
עיונים וביאורים בפרשת השבוע

פרשת יתרו

גליון א'ח

הקדושה שבתורת ה'!
- מעלת, יוקר וקדושת התורה -

 "משועבדים לי" - מהו החידוש על "עבדים"?

גדר שייכות נשים בקיום מצוות שפטורות מהן



 צוות העריכה וההגהה: 

הרב לוי יצחק ברוק, הרב משה גורארי', הרב מאיר יעקב זילברשטרום,
הרב צבי הירש זלמנוב, הרב שלום חריטונוב, הרב מנחם טייטלבוים,  

הרב אברהם מן, הרב מנחם מענדל רייצס, הרב אליהו שוויכה.

מכון 'אור החסידות', סניף ארץ הקודש ת.ד. 2033 כפר חב"ד 

orhachasidutil@gmail.com | *5717 :להערות והארות: טל' מערכת

Or Hachasidus - Head Office, 1469 President st. ◆ 6084000
#BSMT, Brooklyn, NY 11213 - United States  +1.929.754.6218 

קובץ זה יוצא לאור לעילוי נשמת
ה"ה הרב החסיד ר' מאיר ב"ר שמחה יצחק ע"ה זאיאנץ

ס. פאולו ברזיל
ולזכות בניו הני לומדי ותמכי אורייתא, רודפי צדקה וחסד,

ראשונים לכל דבר שבקדושה ה"ה האחים החשובים

הרב החסיד ר' ישראל אפרים מנשה והרב החסיד ר' יוסף משה
וכל בני משפחתם שיחיו

יהי רצון שיתברכו בכל מילי דמיטב מנפש ועד בשר,
ובהצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנו, תמיד כל הימים



 ביאורים על פרשת השבוע
 נלקטו ונערכו מתוך תורתו של

כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע

ב"ה

וזאת למודעי, שבדרך כלל לא הובאו הביאורים כאופן 
חברי  ע"י  ונערכו  מחדש  עובדו  אלא  במקורם,  שהופיעו 
והמקורות  השקו"ט  ריבוי  הושמט  ולפעמים  המערכת, 
בקיצור  מופיעים  אשר במקורם  להיפך,  ויש  שהופיעו שם, 
אחרים  במקומות  המבואר  ע"פ  ונתבארו  הורחבו  וכאן 
בתורת רבינו. ופשוט שמעומק המושג וקוצר דעת העורכים 
המערכת  אחריות  על  והם  וכיו"ב,  טעויות  שימצאו  יתכן 
בלבד, ושגיאות מי יבין. ועל כן פשוט שמי שבידו הערה או 
שמתקשה בהבנת הביאורים, מוטב שיעיין במקורי הדברים 
לעמוד  ויוכל  טוב,  וימצא  הענינים(,  בתוכן  שנסמנו  )כפי 

בעצמו על אמיתתם.

מעלת, יוקר וקדושת התורה
סיני,  הר  על  התורה  בנתינת  עוסקת  פרשתנו 

ונושא מרכזי בגיליון זה הוא יוקר ומעלת התורה, 

וההכרח שיורגש אצל הלומד שהתורה אינה שכל 

עמוק בעלמא אלא חכמתו של הקב"ה.

תורה',  של  'יינה  במדור  יובאו  הדברים  עיקרי 

נדרים:  במס'  חז"ל  דברי  אודות  רחב  ביאור  עם 

 – תורתי  את  עזבם  על   .  . הארץ  אבדה  מה  "על 

ברכת  של  תוכנה  תחילה",  בתורה  ברכו  שלא 

התורה, חשיבותה העצומה לכללות עניין הלימוד, 

לעזבון  שגרם  עד  חמור  כה  הי'  חסרונה  ומדוע 

הארץ רח"ל.

ו'דרכי  חיים'  'תורת  קודש',  'שיחות  במדורים 

אודות  נפלאים  ליקוטים  יבואו  החסידות', 

יש  כיצד  והדרכות  שבתורה,  והאלקות  הקדושה 

ולחוש  לקלוט  ניתן  ואיך  התורה,  ללימוד  לגשת 

את היוקר והקדושה שבה.

יהי' כדבעי, ובלשון  ויהי רצון שלימוד התורה 

הב"ח "שתתדבק נשמתינו בעצמות קדושת התורה 

ונזכה  בקרבנו",  השכינה  ולהוריד  ורוחניותה, 

לגאולת עולם בב"א.

המערכת

ב. מקרא אני דורש
שעבוד מחודש

תדפיס מתוך ספר "אוצרות רש"י" שי"ל בקרוב - ע"פ לקוטי 

שיחות חכ"ו עמ' 124 ואילך

ה. פנינים · עיון וביאור
• שביתה ממלאכה במעשה, דיבור ומחשבה	

ע"פ לקוטי שיחות חי"א עמ' 80 ואילך

•  "לאכל לחם"	
 - ביום הכיפורים?!

ע"פ לקוטי שיחות ח"ו עמ' 212 ואילך

ו. יינה של תורה
התענוג האמיתי בלימוד התורה

ע"פ תורת מנחם חכ"ז עמ' 109 ואילך

ט. שיחות קודש
"בית אחד עשו לי שאדור בתוכו"

י. פנינים · דרוש ואגדה
• העצה לבטל הקרירות דעמלק	

ע"פ תורת מנחם חמ"ב עמ' 245

• "מן ההר - אל העם" תחילה!	
ע"פ לקוטי שיחות חט"ז עמ' 428

יא. חידושי סוגיות
גדר שייכות נשים בקיום 

מצוות שפטורות מהן
ע"פ לקוטי שיחות חל"א עמ' 93 ואילך; חט"ז עמ' 219 ואילך

יד. תורת חיים
יוקר וקדושת התורה

טו. דרכי החסידות
האלקות שבתורה!

יתרו
גיליון א'ח - תשפ"ו

הקדושה שבתורת ה'!



ב

ביאורים בפשוטו של מקרא

שעבוד מחודש
בפירוש הדיבור "אנכי ה' אלקיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים וגו'", כתב רש"י: "כדאי היא ההוצאה 

שתהיו משועבדים לי", והוסיף עוד שני פירושים -  מה פשר דיוק הלשון "משועבדים" )ולא 
בלשון הרגיל: "עבדים"(? ולמה לא הסתפק רש"י בפירוש זה והוצרך לשני פירושים נוספים?

ית עֲבָדִים" )כ, ב(  ר הוֹצֵאתִיךָ מֵאֶרֶץ מִצְרַיִם מִבֵּ "אָנֹכִי ה' אֱלקֶֹיךָ אֲשֶׁ
אשר הוצאתיך מארץ מצרים – כדאי היא ההוצאה שתהיו משועבדים לי.

דבר אחר: לפי שנגלה בים כגבור מלחמה, ונגלה כאן כזקן מלא רחמים – שנאמר 'ותחת רגליו כמעשה לבנת הספיר', זו היתה לפניו 
בשעת השעבוד, 'וכעצם השמים' משנגאלו – הואיל ואני משתנה במראות, אל תאמרו שתי רשויות הן, 'אנכי הוא אשר הוצאתיך ממצרים 
ועל הים'.

דבר אחר: לפי שהיו שומעין קולות הרבה, שנאמר 'את הקולות', קולות באין מארבע רוחות ומן השמים ומן הארץ – אל תאמרו 
רשויות הרבה הן:

לו  להוסיף  רש"י  נדרש  שלכן   – כמשמעו  פשוטו  הכתוב  בהבנת  קשה  מה  ביאור:  צריך 
ביאור, ולא הסתפק בפירוש אחד אלא הוצרך לשלושה פירושים?!

ובמפרשים ביארו )רא"ם. גור אריה. ועוד(, שלרש"י הוקשה – מדוע תלה הכתוב אלקותו יתברך 

ב"אשר הוצאתיך מארץ מצרים", ולא אמר "אשר בראתי השמים והארץ וכל אשר בם"? 

ועל זה מתרץ רש"י )בפירושו הראשון(, "כדאי היא ההוצאה שתהיו משועבדים לי" – דהיינו: 

"שעל ידי ההוצאה ממצרים מהיות להם עבדים זכה בהם להיות משועבדים לו ויהיה אלקיהם". 

לומר שהוא  רצה  כי  מצרים,  יציאת  דוקא  מה שהדגיש  מובן  הנוספים  הפירושים  לפי  וכן 

הוא אשר התגלה להם במצרים )ולא אחר(. 

אבל עדיין אין הענין מחוור: 

אם זהו הקושי שעמד בפני רש"י – מדוע תלה אלקותו ביציאת מצרים – הרי קושי זו מיושב 

היטב לפי הפירוש הראשון, "כדאי היא ההוצאה שתהיו משועבדים לי", שתוכן זה מובן היטב 

לפי "פשוטו של מקרא"; ולמה הוצרך איפוא רש"י להמשיך ולהביא עוד שני פירושים?

)לא  הוא  רש"י  בפני  הקושי שעמד  לדוד(,  במשכיל  פירש  זה  )וכעין  דאדרבה  לומר  ונראה  ב. 
מדוע קישר בין אלקותו ליציאת מצרים, אלא להיפך(: מאי קא משמע לן?!



ג
יתרו

הרי בני ישראל ידעו זה מכבר שהקב"ה מוציא אותם ממצרים במטרה להגיע להתכלית של 

מתן תורה וקבלת אלקותו יתברך:

ההר  על  האלקים  את  תעבדון   - ממצרים  העם  את  "בהוציאך  נאמר  יב(  )ג,  שמות  בפרשת 

הזה"; 

.. והוצאתי אתכם מתחת  ו-ז( נאמר: "לכן אמור לבני ישראל  )ו,  וכן בתחילת פרשת וארא 

סבלות מצרים .. ולקחתי אתכם לי לעם והייתי לכם לאלקים וידעתם כי אני ה' אלקיכם המוציא 

אתכם מתחת סבלות מצרים"; 

וגם בפרשתנו גופא )יט, ד-ו. וראה פרש"י שם( – בימי ההכנה למתן תורה – הדגיש הקב"ה לבני 

ישראל את היציאה ממצרים שהיא המביאה למתן תורה: "אתם ראיתם אשר עשיתי למצרים, 

ואשא אתכם על כנפי נשרים ואביא אתכם אלי. ועתה אם שמוע תשמעו בקולי ושמרתם את 

בריתי, והייתם לי סגולה מכל העמים . . תהיו לי ממלכת כהנים וגוי קדוש"; 

ומעתה, למה הוצרך לחזור ולהזכיר קשר זה שוב בתחילת מעמד הר סיני: "אנכי ה' אלקיך 

אשר הוצאתיך מארץ מצרים"? פשיטא!

 – לי"(  היא ההוצאה שתהיו משועבדים  )"כדאי  – בפירושו הראשון  זה מיישב רש"י  ועל 

שהתיבות "אשר הוצאתיך מארץ מצרים" אינן באות בתור טעם וביאור על "אנכי ה' אלקיך", 

אלא בתור ענין חדש ונוסף, כדלקמן. 

ג. ויובן בהקדים דיוק לשון רש"י – "כדאי היא ההוצאה שתהיו משועבדים לי"; ולכאורה, 
והמצוות  התורה  קבלת  זה של  בענין  רגילה  לשון מחודשת, שאינה  היא  "משועבדים"  לשון 

על ידי בני ישראל.

]בדרך כלל הלשון היא "קבלת אלקותו", או "קבלת מלכות שמים", וכיוצא בזה, ואם כן, 

גם כאן היה ראוי לומר "כדאי היא ההוצאה שתקבלו אלקותי" )ובפרט שכן היא לשון הכתוב 

כאן: "אנכי ה' אלקיך"( או "שתקבלו מלכותי"![

הדיבר:  בסיום  הכתוב  בלשון  מיוסדת  "משועבדים"  שהלשון  לומר  אפשר  היה  ואמנם, 

"מבית עבדים"; 

ולמה   – עבדיי"  היא ההוצאה שתהיו  "כדאי  לומר  צריך  היה  זה  לפי  כי  עדיין קשה,  אבל 

שינה ונקט "שתהיו משועבדים לי"?

החידוש  את  לבאר  רש"י  בא   - לי"  משועבדים  "שתהיו  הלשון  שבדיוק  לבאר,  ויש  ד. 
שנתחדש באמירה זו:

אכן נודע הדבר לבני ישראל מכבר, שהם צריכים לקבל עליהם מלכות שמים )"אלקותי"(, 

תוך קבלה מלאה של ציוויי הקב"ה משום שהוציא אותם ממצרים - 

אבל עדיין אין בזה שלילת החירות של חיים "אישיים". וכמו מלך בשר ודם, החוקק חוקים 

לבני המדינה והם מקבלים עליהם עול מלכותו לקיים גזירותיו, אבל אין זה מבטל החפשיות 

שלהם בענינים אחרים שהם עניניהם הפרטיים.



ד
יתרו

שעבוד  שפירושו  לי",  משועבדים  "שתהיו  באמירתו:  וחידש  כאן  הקב"ה  בא  זה  ועל 

מוחלט להקב"ה, היינו שיהודי אין לו מציאות בפני עצמו כלל ואין לו שום חירות )עצמית(, 

לבעל  ביחס  )בדומה ללשון "שעבוד"  ובכל עשיותיו  נכסיו  בכל  כולו,  כל  לה'  הוא משועבד 

חוב, שהממון של הלווה נעשה משועבד ושייך להמלווה(. 

הוא  אף שעבד  כי,   – עבדיי"  "שתהיו   – "עבדות"  בלשון  רש"י  נקט  גם הטעם שלא  וזהו 

רכושו של האדון ושייך לו לגמרי, הרי עיקר ההדגשה בשם "עבד" היא על העבודה והשירות 

שהוא עושה עבור אדונו, ואין ניכר כל כך בשם זה ענין ה"עול" התמידי, בכל עת ובכל שעה 

)ובפשטות - גם לעבד יש זמנים שבהם הוא "פנוי" למנוחה וכדומה(; 

מוחלט,  "שעבוד"  של  באופן  הוא  להקב"ה  ישראל  בני  של  שהיחס  נתחדש  כאן  ואילו 

מחיוב מצוה, ובכל דבר  "פנויים"  אין רגע ונקודה אשר  שהמצוות מקיפות את כל חיי האדם, 

שבחיי האדם יש הוראה בתורה על דבר אופן עשייתו.  

מהתיבות  רש"י  למד  זאת   – המוחלט?  ה"שעבוד"  ענין  את  לחדש  בא  שהכתוב  מנין  ה. 
שהעתיק ב'דיבור המתחיל', "אשר הוצאתיך מארץ מצרים": 

התיבות "אנכי ה' אלקיך" - מכוונות )אליבא דרש"י( להענין הידוע מכבר, זה שהקב"ה הוא 

השליט והמלך על ישראל, "אלקי ישראל", ולכן צריכים הם לעבדו ולשרתו כעבד לאדונו; 

ואילו התיבות "אשר הוצאתיך מארץ מצרים" באות להוסיף דבר חדש, "כדאי היא ההוצאה 

שתהיו משועבדים לי" - שבני ישראל צריכים להיות )לא סתם "עבדים" ו"משרתים" לקב"ה, 

אלא( "משועבדים לי" לגמרי:   

כיון שבני ישראל היו בעבדות בארץ מצרים, ששם היו לא סתם "עבדים" אלא באופן של 

"שעבוד" )וכפי שמצינו בכמה מקומות )ראה פרש"י בהמשך הפסוק כאן. פרש"י שמות ה, ד. בא יא, ה. 

משפטים כד, י. ועוד( שמזכירים העבדות שהיתה במצרים בשם  "שעבוד מצרים"( – עבודת פרך, 

ועד לאופן של "תכבד העבודה" )שמות ה, ט(, למעלה מכל מדידה;  

לכן "כדאי היא ההוצאה - הוצאה זו מה"שעבוד" שהיה במצרים - שתהיו )לא סתם כעבדים 

למלך, אלא( משועבדים לי", בשעבוד מוחלט ושלם.

ו. ומעתה יתבאר הטעם שלא הסתפק רש"י בפירושו הראשון, והביא שני פירושים נוספים: 

להפריד בין התיבות "אנכי ה' אלקיך" להתיבות  )הפירוש הראשון ברש"י(, יש  לפי פירוש זה 

"אשר הוצאתיך מארץ מצרים" – 

הוא  שהקב"ה  זה  מכבר,  הידוע  להענין  מכוונות  אלקיך"  ה'  "אנכי  שהתיבות  וכאמור, 

השליט והמלך על ישראל, "אלקי ישראל", ולכן צריכים הם לעבדו ולשרתו כעבד לאדונו; 

והקב"ה  שכיון  חדש,  דבר  להוסיף  באות  מצרים"  מארץ  הוצאתיך  "אשר  התיבות  ואילו 

ישראל  בני  לכן  העבודה",  "תכבד  של  באופן  שהיה  מצרים  משעבוד  ישראל  בני  את  הוציא 

צריכים להיות "משועבדים לי" לגמרי.   

ולכן הוצרך רש"י לפירושים הנוספים, שלפיהם מבואר היטב לשון "אשר", וכפי שמדגיש 

רש"י "אנכי הוא אשר הוצאתיך כו'", היינו, שכל הדיבר הוא המשך אחד, וק"ל.    



עיון 
וביאור

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

שביתה ממלאכה במעשה, 
דיבור ומחשבה

ת לַה' אֱלקֶֹיךָ שַבָּׁ
שבות כה', מה הקב"ה שבת ממאמר אף אתה שבות ממאמר 

)כ, י. ירושלמי שבת פט"ו ה"ג(

מעשה  בין  חילוק  מצינו  דשבת  שביתה  בדיני 
הוא   - במעשה  מלאכה  איסור  ומחשבה:  לדיבור 
נאסר מגזירת   - מדאורייתא; הדיבור בעניני מלאכה 
ואילו  שז(;  ר"ס  טושו"ע  שם.  קרבן  שירי  )ראה  חכמים 
ממדת  רק  היא  מלאכה  בעניני  לחשוב  לא  הזהירות 
בחסיד  "מעשה  )שם(  בירושלמי  כדאיתא  חסידות, 
פירצה  שם  וראה  בשבת  בכרמו  לטיול  שיצא  אחד 
הואיל  אמר  שבת,  במוצאי  לגודרו  וחשב  אחת 
וחשבתי לגדרה אינה גודרה עולמית" )כי מה שנפסק 
כלל  להרהר  שלא  "מצוה  ס"ח(  סש"ו  )או"ח  בשו"ע 
בעסקיו" בשבת הוא מדין עונג שבת, אך מצד מדת 

חסידות יש בזה גם קיום דין שביתה ממלאכה(.

ויש לבאר הטעם לחילוק זה:

היתה  השביעי  ביום  ממלאכה  הקב"ה  שביתת 
היתה  הבריאה  שהרי  ומחשבה,  מדיבור  שביתה  גם 
נבראו  הרוחניים  והעולמות  מאמרות",  "עשרה  ע"י 
ועוד(,  פי"א.  והאמונה  היחוד  שער  )ראה  ית'  ממחשבתו 

והקב"ה שבת מכל זה ביום השביעי.

מעשה  אלא  נאסר  לא  מדאורייתא  ואעפ"כ 
דיבורו  אין  כי  ומחשבה,  דיבור  ולא  מלאכה, 
של  ומחשבתו  לדיבורו  דומים  האדם  של  ומחשבתו 
הקב"ה, שהרי מדיבורו של הקב"ה ומחשבותיו נבראו 
אינם  ומחשבתו  אדם  של  דיבורו  משא"כ  עולמות, 

פועלים שום מעשה.

האדם  של  דיבורו  בין  חילוק  בזה  יש  ומ"מ 
למחשבתו:

והשתוות  דמיון  איזה  בו  יש   – האדם  דיבור 
יכול  האדם  של  דיבורו  גם  כי  מקום,  של  לדיבורו 
לגרום פעולה במעשה, שהרי ביכולתו לצוות לזולתו 
לעשות משהו וכיו"ב. לכן רז"ל, האוסרים גם ענינים 
הדומים לאיסורי התורה, הוסיפו וכללו גם השביתה 

מדיבור.

כלל  דמיון  לה  אין   - האדם  מחשבת  אבל 
אפשרות שמחשבתו  שום  אין  ית', שהרי  למחשבתו 
או  הדיבור  כח  ע"י  )שלא  כשלעצמה  אדם  של 
המעשה( תגרום למלאכה במעשה, ועל כן אין מקום 
לאסרה גם מדברי סופרים. ורק חסיד, שעושה לפנים 
משורת הדין - הרי הוא זהיר גם ממחשבת מלאכה, 

מאחר שבפועל שבת הקב"ה גם ממחשבה. וק"ל.

 "לאכל לחם"
 - ביום הכיפורים?!

ן  בֹא אַהֲרֹן גו' לֶאֱכָל לֶחֶם עִם חתֵֹ ה וּזְבָחִים גו' וַיָּ ח יִתְרוֹ גו' עלָֹ קַּ וַיִּ
ט אֶת הָעָם גו' פֹּ ה לִשְׁ ֶ ב משֹׁ שֶׁ חֳרָת וַיֵּ ה גו' וַיְהִי מִמָּ ֶ משֹׁ

ויהי ממחרת – מוצאי יום הכיפורים הי' )יח, יב-יג. רש"י(

)להט"ז(  דוד  דברי  זקנים,  דעת  )ראה  המפרשים  הקשו 
כאן, ועוד(: איך אפשר לומר ש"ממחרת" הוא "מוצאי 

יוה"כ", דא"כ בא יתרו ביום הכיפורים, ואיך הקריבו 
עולה וזבחים ואכלו לחם בעיצומו של יום הכיפורים? 
יום  ]ואין לומר שביאת יתרו היתה קודם יום הכיפורים, שהרי עד 

הכיפורים הי' משה בהר ולא הי' יתרו יכול לבוא אליו. וראה במקור 

הדברים )הערה 13( בארוכה[.

ויש לתרץ בפשטות:

יום  דיני  לכל  ל( שהטעם  טז,  )אחרי  מפורש בכתוב 
הכיפורים הוא "כי ביום הזה יכפר עליכם גו'", והיינו 
סליחה  יום  היותו  מצד  הם  הכיפורים  יום  שדיני 

וכפרה.

והנה, מה שיום הכיפורים הוא יום סליחה וכפרה 
הוא לפי שבו סלח הקב"ה לישראל על חטא העגל, 
ש"בו ביום נתרצה הקב"ה לישראל בשמחה ואמר לו 
למשה סלחתי כדברך" )לשון רש"י עקב ט, יח ד"ה ואתנפל(. 
ונמצא, שעד שעת אמירתו של הקב"ה "סלחתי" לא 
דיני  בו  חלו  ולא  כפרה,  יום  בגדר  הכיפורים  יום  הי' 
מתחילתו,  הכיפורים  יום  דיני  חלו  שלא  וכיון  היום. 
כי  כדברך",  "סלחתי  אמירת  אחרי  גם  חלו  לא  שוב 
חלק  על  רק  הכיפורים  יום  דיני  שיחולו  אפשר  אי 

מהיום )ראה במקור הדברים הע' 17 ובשוה"ג, וש"נ(.

ועפ"ז מובן היטב איך אכלו לחם והקריבו קרבנות 
באותו יום הכיפורים, כי באותה שנה עדיין לא נאסרו 

בדברים אלו. וק"ל.



ו

עבודת ה' על פי הפרשה

התענוג האמיתי בלימוד התורה
את נתינת התורה על הר סיני, מזכירים אנו בברכת התורה "אשר בחר בנו מכל העמים 

ונתן לנו את תורתו", ולכאורה ברכה זו היא כשאר ברכות הנהנין והמצוות.

עזבם  על   .  . הארץ  אבדה  מה  "על  מבהיל:  עניין  א(  פא,  )נדרים  בגמרא  מצינו  אמנם 
את תורתי – שלא ברכו בתורה תחילה", והיינו שחסרון ברכת התורה הי' כה חמור עד 

שגרם לעזבון הארץ רח"ל.

בגדר  רק  אינה  שבוודאי  התורה,  ברכת  של  וחשיבותה  סודה  את  לבאר  אפוא,  יש, 
ברכה, אלא טמונים בה יסודות מהותיים ביחס היהודי לתורה ולימודה, שנוגעים בעבודת 

לימוד התורה של כל יהודי.

לומדים בשקידה אך מבלי לייקר את התורה רח"ל

"מי  יא(  ט,  )ירמי'  ראשון,  תמה הכתוב  בית  חורבן  בימי  ישראל  ארץ  עזבונה של  אודות 
הקב"ה:  מאת  באה  לזה  והתשובה  גו'",  הארץ  אבדה  מה  על   .  . זאת  את  ויבן  החכם  האיש 

"ויאמר ה' על עזבם את תורתי" )שם, יב(.

וביארו בגמרא )נדרים פא, א. ב"מ פה, א(: "דבר זה נשאל לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו, עד 

שפירשו הקב"ה בעצמו, דכתיב ויאמר ה' על עזבם את תורתי", ופירשו בגמרא שם שעזיבת 

התורה היינו "שאין מברכין בתורה תחילה".

ביטול  על  הי'  שהחורבן  לפרש  הגמרא  הכרח  את  ביאר  יונה  ר'  בשם  שם(  )נדרים  והר"ן 

ברכת התורה דווקא, כי אם טעם החורבן הי' משום שלא היו עוסקים בתורה כלל, הרי טעם 

החורבן הי' מובן ופשוט, וממה ש"נשאל לחכמים ולנביאים ולא פירשוהו", משמע ש"עוסקין 

היו בתורה תמיד", והפגם הי' בעניין אחר הקשור לעסק התורה, ועל כך תמהו החכמים מהו 

הפגם.

ופשר הדבר בא דווקא על ידי הקב"ה בעצמו, "שהוא יודע מעמקי הלב, שלא היו מברכין 

בתורה תחלה, כלומר שלא היתה התורה חשובה בעיניהם כל כך שיהא ראוי לברך עלי', שלא 

היו עוסקים בה לשמה ומתוך כך היו מזלזלין בברכתה".

והדבר צריך לביאור, כיצד ניתן לומר שלא הייתה התורה חשובה בעיניהם, והלא "עוסקין 

היו בתורה תמיד", ומשמע שהי' לימודם כראוי, בחשק ובהתלהבות ובהתמדה ושקידה, ואם 

לא הייתה התורה חשובה בוודאי לא היו נותנים את זמנם ומרצם עלי'?



ז
יתרו

העסק בתורה – בשביל הדביקות בבורא

ויש לומר הביאור בזה, ומתוך הדברים תתברר גם מעלתה של ברכת התורה, ואופן לימוד 
התורה הנדרש בכל דור ודור:

בוודאי הייתה התורה חשובה ויקרה אצל דור החורבן, אלא שהחשיבות והיוקר באו רק מצד 

השכל שבתורה, ש"היא חכמתכם ובינתכם לעיני העמים" )ואתחנן ד, ו(. הם התענגו מההשכלות 

העמוקות, ומהסברות העיוניות, אך יוקר התורה הי' בעיניהם כשכל אנושי עמוק בלבד.

אנושי,  משכל  מעלה  שלמעלה  הקב"ה,  של  חכמתו  היא  התורה  דבר,  של  לאמיתו  אמנם, 

וכפי שכתוב "רק אלקים הבין דרכה" )איוב כח, כג(, והלא זוהי הנחה פשוטה ומוכרחת, שהנברא 

אינו יכול להשיג את חכמתו של בוראו!

"ירדה התורה ממקום כבודה שהיא רצונו  )פ"ד(, הנה בחסד עליון,  אלא שכמבואר בתניא 

עד   .  . למדרגה  . ממדרגה   . וירדה  נסעה  ומשם   .  . חד  כולא  וקוב"ה  ואורייתא  ית',  וחכמתו 

אותיות  ובצרופי   .  . התורה  מצוות  רוב  שהן  הזה,  עולם  וענייני  גשמיים  בדברים  שנתלבשה 

גשמיות בדיו על הספר", וכל זאת בכדי שמחשבתו הנחותה של האדם תוכל לתפוס ולהשיג 

את חכמתו של הבורא.

)ריש  בשו"ע  הזקן  אדמו"ר  שכתב  וכפי  התורה,  של  האמיתית  חשיבותה  וזוהי  יקרה  זהו 

יום, חשובה  סי' מז( "יראה כל אדם שתהי' כלי חמדתו של הקב"ה, שהי' משתעשע בה בכל 

והיותה  קדושתה  מצד  אלא  והעמוק,  הנעלה  השכל  מצד  אינה  שהחשיבות  והיינו  בעיניו", 

חכמת ורצון הקב"ה.

מעולם  ית'  "דכונתו  תחילה":  בתורה  ברכו  "שלא  בביאור החטא  מז(  )סי'  הב"ח  כתב  וכן 

מוצא  מקור  וקדושת  ורוחניות  בעצמות  נשמתינו  שתתעצם  כדי  בתורה  עוסקים  שנהי'  היתה 

התורה", אך בני הדור ההוא למדו את התורה כעניין שכלי בלבד, ולא בירכו להשי"ת "להודות 

לו על נתינת התורה לעמו ישראל כדי שיהיו דבקים בקדושתה ובשכינה".

מהו התענוג האמיתי בלימוד התורה?

שולל  זה  אין  בוודאי  הקב"ה,  של  חכמתו  שהיא  התורה  במעלת  מפליאים  כאשר  והנה, 
ועד  את השכל והעומק שבתורה, ואדרבא, לימוד התורה צריך להיות בהבנה והשגה דווקא, 

שנפסק להלכה שבלימוד תורה שבעל פה )משא"כ בתושב"כ( אם אינו מבין מה שלומד אינו 

יוצא ידי חובת מצוות תלמוד תורה )ראה הל' ת"ת לאדמו"ר הזקן סוף פ"ב. ובמקורות שנסמנו שם(.

וכמו כן הורו חז"ל "לעולם ילמד אדם במקום שלבו חפץ" )ע"ז יט, א(, היינו, היכן שיש לו 

עריבות ונועם מצד השכל שבתורה.

ומכל מקום, עיקר היוקר והחביבות לתורה היא מצד היותה חכמתו של הקב"ה, עד שכאשר 

מתבוננים במה שהתורה היא שעשועי המלך ב"ה, אין ניכר העונג השכלי.



ח
יתרו

משל למה הדבר דומה, לעני המחזר על הפתחים, ונדיבי לב מעניקים לו פרוטות, והרי הוא 

שמח ומתענג עונג אמיתי על אותן פרוטות, אמנם אם יתן לו אדם אבנים טובות ומרגליות, אזי 

ישכח ויאבד את העונג שבפרוטות כיוון שיש לו תענוג עצום הרבה יותר.

ומעין זה, כאשר יש לאדם יוקר ותענוג )"געשמאק"( בתורה מצד היותה שכל עמוק, הרי 

כשמתבונן בכך ש"רק אלקים הבין דרכה", והיא חכמתו של הבורא, הרי נאבד העונג שמצד 

שכל האנושי, ומעתה ילמד תורה לשמה, לשם קדושתה והתאחדות עם הבורא ית'.

והכרה זו מתבטאת בברכת התורה "אשר בחר בנו מכל העמים, ונתן לנו את תורתו", כאשר 

ההדגשה היא על כך שהתורה היא "תורתו", חכמתו ית'.

וזה הי' הפגם של אנשי אותו הדור, שלא ברכו ברכת התורה, כיוון שהתורה הייתה אצלם 

יקרה וחביבה רק מצד השכל והעומק האנושי שבה. והדבר מדויק גם בכתוב "על עזבם את 

תורתי", ולא אמר "את התורה", מכיוון שאת התורה לא עזבו, ואדרבא הייתה יקרה וחביבה 

אצלם, אלא עזבו את מהותה האמיתית והעמוקה של התורה, היותה "תורתי", חכמתו ית'.

ועל פי המבואר תתיישב גם תמיהה על מארז"ל זה: לכאורה, מכיוון שברכת התורה היא 

חובה מן התורה או עכ"פ מדרבנן )ראה לקוטי שיחות חי"ד עמ' 148. וש"נ(, מדוע מיאנו להקדיש 

רגעים ספורים אלו בשביל לברך ברכת התורה?

והביאור בזה הוא, שבהיותם אנשי אמת, הבינו שברכת התורה אינה רק אמירת כמה תיבות, 

אלא עניינה הוא התבוננות במהותה וקדושתה של התורה, עד שמגיעים להכרת ערכה האלוקי.

הזמן  על  חסו  שבה,  האנושי  השכל  מצד  מאוד,  אצלם  יקרה  הייתה  שהתורה  מכיוון  אך 

הרי  שממילא  בחשבם  התורה,  ללימוד  אותם  להקדיש  יכולים  שהרי  כזו,  להתבוננות  הנדרש 

היו מכירים מהותה האמיתית  א(. אמנם אילו  כב,  )ברכות  "דברי תורה אינם מקבלים טומאה" 

של התורה, הי' ברור להם שברכת התורה היא היסוד והעיקר בלימוד התורה, ההתקשרות עם 

חכמתו ית', וצריכים להקדיש לה הזמן הראוי ואי אפשר לוותר על כך.

התבוננות במהות התורה – כבר בתחילת הדרך

ומזה יש ללמוד הוראה נחוצה ביותר בעסק לימוד התורה:

ניתן לחשוב שתחילה יש למלא כרסו בש"ס ופוסקים, ללמוד ריבוי תורה בהבנה והשגה, 

של  חכמתו  היותה  ועל  התורה,  של  מהותה  אודות  וללמוד  להתבונן  לעצור  מכן  לאחר  ורק 

הקב"ה.

ועל כך אומרים חז"ל שהדרך היא "ברכו בתורה תחילה", ההכרה במהותה של התורה היא 

היסוד והבסיס לכל עניין לימוד התורה. ללא הקדמה של ברכת התורה כראוי מתוך התבוננות 

והבנה ביוקר האמיתי של התורה, חסרה ההשקפה הנכונה על התורה, וחסר כל היסוד, ורח"ל 

לא  אך  בתורה,  עוסקים  שאמנם   – תורתי"  את  עזבם  "על  עליו  שקוראים  למצב  להגיע  ניתן 

ב"תורתי".



ט

שיחות קודש

יתרו

"בית אחד עשו לי שאדור בתוכו"
שיהי' ניכר ונרגש אצלם 
שזוהי תורתו של הקב"ה

מתוך  איפוא  להיות  צריך  התורה  ...לימוד 
הכרה שהתורה היא תורתו של הקב"ה, ולא עוד 
"נותן  התורה,  את  הקב"ה  נותן  שעכשיו  אלא 
התורה" לשון הוה, שלכן אמרו חז"ל "מה להלן 
באימה  כאן  אף  ובזיע  וברתת  וביראה  באימה 
מובן  אינו  "שלכאורה  ובזיע" –  וברתת  וביראה 
אפשר  כיצד  כאן",  אף  להלן  מה  זה  דמיון  מה 
לדמות "עסק התורה של כל אדם כשלומד בפני 
עצמו" ל"מעמד הר סיני" – "כי גם עסק התורה 
שנאמר  ממש  ה'  דבר  הוא  זמן  ובכל  שבכ"א 

למשה בסיני .. כאילו קבלה היום מהר סיני".
המדרש  בדברי  הביאור  גם  שזהו  לומר  ויש 

בנוגע לנתינת התורה לישראל:
"משל למלך שהיתה לו בת יחידה, בא אחד 
מן המלכים ונטלה, ביקש לילך לו לארצו וליטול 
היא,  יחידית  לך  שנתתי  בתי  לו,  אמר  לאשתו, 
תטלה  אל  לך  לומר  יכול,  איני  ממנה  לפרוש 
איני יכול לפי שהיא אשתך, אלא זו טובה עשה 
עשה  אחד  קיטון  הולך  שאתה  מקום  שכל  לי, 
בתי.  להניח את  יכול  לי שאדור אצלכם, שאיני 
כך אמר הקב"ה לישראל, נתתי לכם את התורה, 
אל תטלוה  לכם  לומר  יכול,  איני  הימנה  לפרוש 
בית  הולכים  מקום שאתם  בכל  אלא  יכול,  איני 

אחד עשו לי שאדור בתוכו".
 – התורה  ללימוד  בנוגע  זה  ענין  לבאר  ויש 
שגם כאשר ישראל לומדים התורה כפי שיורדת 
מקום  לעשות  צריך  אנושי,  בשכל  ומתלבשת 
ניכר  שיהי'  עי"ז  הקב"ה,  לדירת  אחד(  )בית 
חכמתו  הקב"ה,  של  תורתו  שזוהי  אצלם  ונרגש 
וביראה  באימה  להלן  "מה  שלכן  ית',  ורצונו 

וברתת  וביראה  באימה  כאן  אף  ובזיע  וברתת 
ובזיע".

כיצד מרהיב עוז בנפשו לגשת 
לבת היחידה של הקב"ה?

יהודי  ניגש  כיצד   – השאלה  איפוא  נשאלת 
ללמוד תורה:

בידעו שהתורה )גם בהיותה למטה( היא בת 
בנפשו,  עוז  מרהיב  כיצד   – הקב"ה  של  יחידה 
ובפרט בידעו מעמדו ומצבו, לגשת )"צוטרעטן"( 
לבת היחידה של הקב"ה, וכיצד לוקח על עצמו 
היחידה של  הבת  )"אויסהאַלטן"( את  "לפרנס" 
מיטן  )"איר  הקב"ה  אבי',  עם  ביחד  הקב"ה, 

שווער צוזאַמען"(?!
והמענה לזה – בברכת התורה – שפתיחתה 

"אשר בחר בנו מכל העמים":
"בחר  הקב"ה  אלא,  באשמתנו...  זה  אין 
)גם( בהגוף של איש הישראלי – "מכל  בנו" – 

העמים".
הנביא:  מלאכי  ע"י  הקב"ה  שהודיע  וכפי 
"הלוא אח עשו ליעקב גו' ואוהב את יעקב ואת 
עשו שנאתי", כלומר, הסיבה לכך ש"ואוהב את 
ישראל,  של  מעלותיהם  מצד  לא  היא,  יעקב", 
חשק  העמים  מכל  מרובכם  "לא  הכתוב  ובלשון 
ה' בכם גו'", שכן, "הלוא אח עשו ליעקב", אלא, 
נעשה  ית'  שבעצמותו  העצמית  הבחירה  מצד 
עשו  "ואת  ממילא,  ובדרך  יעקב",  את  "ואוהב 

שנאתי".
"נתן  לכן,  העמים",  מכל  בנו  ש"בחר  ובגלל 
לנו את תורתו", ומצד זה שהקב"ה בחר בנו ונתן 

לנו את תורתו, נגשים אנו ללימוד התורה.
)שמח"ת תשי"ב(

אלא הדרך הנכונה היא שכהקדמה ללימוד התורה, עוד בשלבים ובמדרגות הראשונות יש 

ללמוד ולהתבונן במהותה וקדושתה של התורה.

ואזי ישנה משמעות עמוקה ומאירה לברכת התורה שבכל בוקר, ובלשון הב"ח )שם(: "ונתן 

לנו תורתו הקדושה, כלי חמדתו שהי' משתעשע בה בכל יום, כדי שתתדבק נשמתינו בעצמות 

נעשה  היום  כל  במשך  התורה  ולימוד  בקרבנו",  השכינה  ולהוריד  ורוחניותה  התורה  קדושת 

"לשמה", מתוך דבקות בנותן התורה.



דרוש פנינים  דרוש ואגדה
ואגדה

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

העצה לבטל 
הקרירות דעמלק

וישמע יתרו

מה שמועה שמע ובא קריעת ים סוף ומלחמת עמלק )יח, א. רש"י(

כאשר יתרו שמע על מלחמת עמלק החליט לבוא 
"אל המדבר אשר הוא חונה שם הר האלקים" )פרשתנו 

יח, ה(. ויש ללמוד מזה בעבודת האדם לקונו:

עמלק",  "מלחמת  בעצמו  מרגיש  יהודי  כאשר 
כמו  קדושה,  לעניני  קרירות  בנפשו  שמרגיש  והיינו 
ובפרש"י  יט,  כה,  )תצא  בדרך"  קרך  "אשר  עמלק  שעשה 
שם(, יכול הוא לחשוב שהעצה לזה היא ללמוד מעט 

אודות גדלות ה', שעי"ז "יתחמם" מעט, ולאט לאט, 
כשילמד עוד, הנה סוכ"ס יפטר מקרירות עמלק.

את  לבטל  שהעצה  ההוראה,  באה  זה  ועל 
להר  ילך  שבנפשו  ש"יתרו"  היא  דעמלק  הקרירות 
אחר  צעד  והדרגה,  בסדר  הליכה  ע"י  לא  האלקים, 
אלא  ל(,  כג,  )משפטים  אגרשנו"  מעט  "מעט  צעד, 
והן  הגשמיים  הן  והמעלות,  הענינים  כל  את  להניח 
התוקף,  בכל  מציאותו,  כל  את  ולהכניס  הרוחניים, 

בעניני קדושה – "הר האלקים".

שלמעלה  דקדושה  ו"שטות"  עול  קבלת  ודוקא 
מטעם ודעת בכוחה לבטל את הקרירות דעמלק, עד 

שיתמסר להקב"ה לגמרי.

"מן ההר - אל העם" תחילה!
וירד משה מן ההר אל העם

העם  אל  ההר  מן  אלא  לעסקיו,  פונה  משה  הי'  שלא  מלמד 
)יט, יד. רש"י(

יש לתמוה, הרי משה רבינו ירד מן ההר עם ציווי 
ששמע מפי הגבורה עבור עם ישראל, ותוכן הדברים 
הוא הכנת בני ישראל לגילוי השכינה שבמתן תורה, 
וא"כ, מאי קא משמע לן רש"י שעשה כן מיד, דהאם 
יש סלקא דעתך אשר יעכב משה השליחות שקיבל 
"לעסקיו"  יפנה  אלא  ישראל,  עם  עבור  מהקב"ה 

הפרטיים?

של  בשבחו  כאן  יש  ביותר  גדולה  שמעלה  אלא 
רעיא מהימנא:

משה רבינו הוא זה אשר קיבל תורה מסיני, והוא 
אשר עלה השמימה לקבל הלוחות, ודבר פשוט הוא 
אשר הציווי להכין את בני ישראל למתן תורה בימי 
שעליו  עצמו,  משה  את  לראש  לכל  כלל  ההגבלה 
לקדש  רבה  בהכנה  עסוק  להיות  העיקרי  התפקיד 
מידי  התורה  לקבל  ראוי  הוא  שיהי'  עצמו  ולטהר 

הקב"ה.

משה  נפנה  לא  ההר,  מן  ירד  כאשר  מקום  ומכל 
התורה,  לקבלת  עצמו  בהכנת  הרוחניים  ל"עסקיו" 
שיהיו  מרעיתו,  צאן  העם,  לצרכי  קודם  דאג  אלא 
לאחר  ורק  שכינה,  לגילוי  ומזוככים  ראויים  הם 
שאכן  לכך  דאג  ואף  השי"ת,  דברי  את  שהשמיעם 
לעסקיו  משה  פנה  ההכנה,  פרטי  כל  את  יקיימו 

הנעלים ולזיכוך עצמו.

כי זהו עניינו ומהותו של נשיא בישראל – קשור 
והתמסרותו  מרעיתו,  צאן  עם  ינתק  בל  בקשר  הוא 
והתעלותו  הרוחניים  לענייניו  גם  קודמת  להם 
לטובת  יכולתו  ככל  שעושה  לאחר  ורק  העצמית, 
בינו  אשר  ועבודתו  לתורתו  חוזר  הוא  הרי  עדתו, 

לבין קונו.



יא

עיון ופלפול בסוגיות הפרשה

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרב שמעון

 ב"ר מנחם שמואל דוד הלוי
 ע"ה רייטשיק

נפטר כ' כסלו ה'תשפ"ב

גדר שייכות נשים בקיום 
מצוות שפטורות מהן

יפלפל במה שיש להסיק מן הש"ס והפוסקים בזה / ב' אופנים בגדר 
שייכותן של הנשים לדברי תורה לפי ב' מדרשות בפרשתנו

רמב"ם  במשנה.  א  כט,  )קידושין  קיי"ל  א. 
)ודאדמו"ר הזקן( או"ח  הל' ע"ז פי"ב ה"ג. טושו"ע 

מצוות  מכל  פטורות  דנשים  )א((  ס"ב  יז  סי' 

כמה  דיש  מצינו  ומ"מ  גרמא.  שהזמן  עשה 

להלכתא  וכ"ה  לקיימן,  שיכולות  מצוות 

דכל המצוות רשות בידן לקיים ואין לעכבן. 

דלמא(  ד"ה  א  )צו,  בעירובין  בתוס'  יעויי' 

מהל'  פ"ג  וברמב"ם  הא(,  ד"ה  א  )לג,  ובר"ה 

ציצית )ה"ט( ד"נשים ועבדים שרצו להתעטף 

בציצית מתעטפים בלא ברכה וכן שאר מצות 

לעשות  רצו  אם  פטורות מהן  עשה שהנשים 

וראה  בידן",  ממחין  אין  ברכה  בלא  אותן 

או"ח  ובשו"ע  שם(,  )ר"ה  ור"ן  ברא"ש  עוד 

סתקפ"ט ס"ו.

שיכולה  זה  דין  בגדר  טובא  לחקור  ויש 
לקיים מצוה, האם כאשר הן מקיימות מצוות 

שמצווה  אחד  כאשר  כמו  ממש  זה  הרי  אלו 

קיומן  שבכח  עד  המצוה  את  מקיים  בדבר 

של  חפצא  דין  לו  יהי'  שהחפצא  לגרום 

מצד  מצוה  קיום  בגדר  רק  דהוי  או  מצוה, 

ולא מצד החפצא מאחר שלא נצטוו  הגברא 

על מצוות אלו.

דנשים  ראשונים  הרבה  דעת  והנה 
גרמא  שהזמן  עשה  מצוות  כל  על  מברכות 

"אשר קדשנו במצוותיו וצונו" )כ"ה דעת ר"ת 

פ"ד  )ר"ה  הרא"ש  דעת  וכ"ה  ובכ"מ,  שם  בתוס' 

)הל'  הרמב"ם  על  ראב"ד  שם(,  )ר"ה  והר"ן  ס"ז(, 

)ורבינו  הרמ"א  לדעת  המנהג  הוא  וכן  שם(,  ציצית 

וסי' תקפט  )ס"ג(,  ס"ב  יז  סי'  )או"ח  בשו"ע  הזקן( 

ס"ו )ס"ב(((, ומזה משמע יותר שיש לזה גדר 

)כמו המצווה בדבר(, אלא  של מצוה לגמרי 

סו"ס  דאולי  כנ"ל,  לחקור  מקום  יש  שעדיין 

שיפעלו  א"א  המצוה  על  נצטוו  שלא  מאחר 

בהחפצא שיהי' חפצא של מצוה.

בדין  וכגון  דינים,  בכמה  מינה  ונפקא 
אתרוג דאתקצאי לכולי יומא ואסור באכילה 

ספ"ז  רמב"ם  ב.  מו,  )סוכה  שבעה  כל  )וכיו"ב( 

ס"א(,  תרסה  סי'  או"ח  ושו"ע  טור  לולב.  מהל' 

דין  איכא  אי  אשה  של  באתרוג  דיל"ע 

של  חפצא  עצמו  האתרוג  ונעשה  אתקצאי 

מצוה או דלמא אי"ז אלא קיום מצד הגברא 

ובאר  בט"ז  ויעויי'  ממש.  מצוה  בכלל  ואינו 

היטב )שם סק"א(, שדין אתקצאי היינו שאפי' 

יש  בי'  למיפק  שנטלו  קודם  הראשון  ביום 

לדון  יש  בכג"ד  אף  ולפ"ז  מוקצה,  איסור 

באתרוג של אשה.



יב
יתרו

רח"ל,  סומא  גבי  גם  לדון  יש  זה  וכעין 
מכל  דפטור  א(  פז,  )ב"ק  יהודא  דר'  אליבא 

המצוות האמורות בתורה ]ומשמע דפטור גם 

התוס'  ממש"כ  כדמוכח  תעשה,  לא  ממצות 

)ב"ק שם ד"ה וכן הי' הב'. עירובין שם ד"ה דילמא. 

מגילה כד, סע"א ד"ה מי( "ה"ל כמו נכרי שאין 

)בבא קמא  ובגמ'  נוהג בתורת ישראל כלל"[, 

)רש"י.  יוסף ]שהי' סומא  ר'  שם( איתא "אמר 

וראה גם קידושין לא, א([ מריש הוה אמינא מאן 

דאמר הלכה כר' יהודה דאמר סומא פטור מן 

מאי  לרבנן,  טבא  יומא  עבדינא  קא  המצות 

מצות,  עבדינא  וקא  מפקדינא  דלא  טעמא 

דאמר  חנינא  דר'  להא  דשמעית  והשתא 

שאינו  ממי  ועושה  המצווה  גדול  חנינא  ר' 

מצווה ועושה מאן דאמר לי אין הלכה כרבי 

יומא טבא לרבנן מאי טעמא  יהודה עבדינא 

ע"כ.  טפי".  אגרא  לי  אית  מפקדינא  דכי 

ומוכח מפשטות הלשון דסבירא לי' דאליבא 

דר' יהודה אין הסומא מחוייב כלל במצוות, 

"לא מפקדינא", אף לא מדרבנן )ולפי"ז מובן 

שמחתו אילו הלכה כר' יהודה ואין  גודל  גם 

עליו מצוה,  ומעתה שאין  כלל(.  הוא מצווה 

דהיכא  נימא  אי  הנ"ל  כעין  להסתפק  יש 

דמקיים מצוה אף שאינו מצווה ועושה – הוי 

בגדר חפצא של מצוה.

)הביאו  שם  בר"ה  הר"ן  לשון  ויעויי' 
הבית יוסף או"ח סי' יז וסי' תקפט(, שהביא ראי' 

לשיטת ר"ת דנשים מברכות "וצונו" במצוות 

המצווה  גדול  כו'  "מדאמר  שהזמ"ג  עשה 

דמי  אלמא  גדול  דמדקאמר  כו',  ועושה 

יש לו שכר. הלכך  נמי  ועושה  שאינו מצווה 

גבי  שם  לשונו  ובהמשך  הן".  מצוה  בכלל 

הן  ואף  נצטוו  שהאנשים  "דכיון  כתב  נשים 

סי'  )או"ח  צדק  צמח  ובשו"ת  שכר".  נוטלות 

נשים  ע"י  מצוה  קיום  בגדר  הרבה  האריך  ג( 

ובהא דמברכות "וצונו".

יתרו  חט"ז  בלקו"ש  באריכות  ]וראה 
שיחה ג' – שמבאר באריכות יסוד הענין איך 

מסויימת  חפצא  על  לפעול  האדם  בכח  יש 

שתהי' לה גדר של חפצא דמצוה גם אם לא 

נצטווה בדבר[.

בענין  עוד  להעיר  יש  להכי,  ודאתינן  ב. 
שייכותן של הנשים לדברי תורה.

"כה  ג(  יט,  )פרשתנו  הפסוק  על  דהנה, 
תאמר לבית יעקב ותגיד לבני ישראל" איתא 

במכילתא "כה תאמר לבית יעקב אלו הנשים 

אחר  דבר  האנשים,  אלו  ישראל  לבני  ותגיד 

אמור  רכה  בלשון  יעקב  לבית  תאמר  כה 

ישראל  לבני  ותגיד  לנשים  דברים  ראשי 

ותדקדק עמהם". ובמדרש רבה עה"פ )שמו"ר 

אלו  יעקב  לבית  תאמר  "כה  איתא:  ב(  פכ"ח, 

שהם  דברים  ראשי  להם  אמור  א"ל  הנשים 

אלו  ישראל  לבני  ותגיד  לשמוע,  יכולות 

האנשים א"ל אמור להם דקדוקי דברים שהם 

שזהו  נראה  ריהטא  ולפום  לשמוע".  יכולין 

שני  של  הרכב  )או  במכילתא  השני  כפירוש 

הפירושים(. 

ובהקדם  אחר,  באופן  לבאר  יש  אמנם 
במכילתא  הפירושים  דשני  לומר,  דנראה 

נאמרו בשני  חלוקים בהטעם שעניני התורה 

אופנים – "תאמר" ו"תגיד": לפירוש הראשון 

– סיבת התחלקות זו היא מצד מקבלי התורה, 

דהחילוק  האנשים";  אלו   .  . הנשים  "אלו 

שני  הביא  ואנשים  נשים  של  נפשם  בתכונת 

אופנים )סוגים( במסירת דברי תורה; משא"כ 

לפירוש השני, החילוק באופן מסירת התורה 

נדרש  דכן  תורה,  יסודו בהחפצא של הדברי 

למסור  צריכים  שתחילה  התורה,  מצד 

את  אח"כ  ורק  תורה,  של  דברים"  "ראשי 

ששני  הכתוב,  מוסיף  ואח"כ  ה"דקדוקים"; 

סוגים  לשני  מתחלקים  בד"ת  אלו  סוגים 



יג
יתרו

)"לשון  תאמר  "כה   – התורה  מקבלי  בבנ"י, 

רכה . . ראשי דברים"( לבית יעקב" )לנשים(, 

"ותגיד לבני ישראל ותדקדק עמהם".

יש לומר, שהמדרש לא אתי )כפי  ועפ"ז 
השני  כפירוש  הלשון(  משטחיות  שמשמע 

ומבאר  מפרש  אדרבה,  אלא  במכילתא, 

הפירוש הראשון במכילתא, שטעם התחלקות 

. אלו האנשים", הוא לפי   . זו, "אלו הנשים 

מצד  כלומר:  לשמוע,  שיכולין  במה  שתלוי 

זו,  חלוקה  שתהי'  הכרח  אין  עצמה  התורה 

לבנ"י,  התורה  למסור  שצריכים  שכיון  אלא 

מסירת  את  משה  חלק  לכן  ונשים,  אנשים 

התורה לכל סוג לפי מה שהוא יכול לשמוע.

סתירה לזה מהא שגם במדרש נקט  ואין 
דברים",  "ראשי   – שבמכילתא  הלשון  אותו 

הב'(  )פי'  )המכילתא  שלשניהם  ומשמע 

כי   – לנשים  הדברים  אותם  נאמרו  ומדרש( 

כהרי  שבמדרש  דברים"  "ראשי  הרי  לא 

"ראשי דברים" שבמכילתא. והסברת הענין, 

דבגדר "ראשי דברים" יש לומר שני אופנים 

הפוכים זה מזה )ראה בארוכה לקו"ש ח"כ ע' 87 

גיסא אפשר לפרשו שהוא  וש"נ(. מחד  ואילך. 

פחיתות  מצד  הפרטים  והשמטת  צמצום 

יכולת המקבל, על דרך מאמר חז"ל )פסחים ג, 

ב( "לעולם ישנה אדם לתלמידו דרך קצרה", 

את  לצמצם  צריך  תלמידו,  עם  הלומד  דרב 

בתוך  הפרטים,  וריבוי  השקו"ט  אריכות  כל 

שיוכל  כדי  קצרים,  דברים  דברים",  "ראשי 

יכול לקבל  )שבכלי השגתו  התלמיד לקבלם 

אבל  האריכות(.  כל  ולא  הדברים  קיצור  רק 

ד"ראשי  אדרבה,  לפרשו,  יש  גיסא  מאידך 

כל  מסתעפים  שממנו  הכלל  היינו  דברים" 

מי  של  מעליותא  על  ומורה  הענין,  פרטי 

נמרץ.  בקיצור  רבים  דברים  לכלול  שיכול 

וכולל  קצר  "דבר  שהוא  המשנה  לשון  וע"ד 

ד"ה  בהקדמה  בפיהמ"ש  )רמב"ם  רבים"  ענינים 

השקו"ט  פרטי  שכל  להסתפק(,  ראה  כן  אחר 

שבגמרא נרמזים בלשון המשנה.

דברים"  "ראשי  בין  החילוק  וזהו 
שבמדרש:  דברים"  ל"ראשי  שבמכילתא 

אלא  שבתורה,  ב"כלל"  מדובר  בשניהם 

שבמדרש קאי בכללי התורה "שהם ]הנשים[ 

קצרים  דברים  היינו  לשמוע",  יכולות 

דעתן  שנשים  דכיון  לקבל,  יכול  שהתלמיד 

דברים"  "ראשי  רק  להן  אומרים  לכן  קצרה 

ולא ריבוי הדקדוקים; ואילו "ראשי דברים" 

במכילתא היינו "ראשי דברים" בעצם, כללי 

התורה שמהם מסתעפים כל פרטי התורה.

בין  יסודי  הבדל  שיש  נמצא  ועפ"ז 
המכילתא והמדרש באופן שייכותן של נשים 

לדברי תורה, דלהמדרש ניתן לנשים רק "מה 

הדברים  רק  היינו  לשמוע",  יכולות  שהם 

שלא  להמכילתא,  משא"כ  להן;  השייכים 

הרי  לשמוע",  יכולות  "שהם  התנאי  נזכר 

אדרבה, ניתן לנשים העצם של תורה וכללי', 

"ראשי דברים" שמהם מסתעפים הדקדוקים 

שנאמרו לאנשים.

לענין  נפק"מ  בזה  שיש  לומר  ויש 
דלפי  פטורות.  שנשים  שהזמ"ג  עשה  מצות 

ענינים  להן  ניתנו  לא  מלכתחילה   – המדרש 

אלה, היינו שאינן מצוות עליהן כלל, כי לא 

לשמוע";  יכולות  שהם  "מה  אלא  להן  ניתן 

משא"כ להמכילתא, כיון שניתן להם "ראשי 

הרי  כולה,  התורה  כל  כללי  דהיינו  דברים", 

שייכות הנה לכל התורה כולה, והפטור הוא 

רק בענין קיומן במעשה, אבל נתינת התורה 

)גם  ומצוותי'  התורה  כל  הרי  ומצוותי', 

שאינן  וזה  לנשים,  גם  ניתנו  שהזמ"ג(,  מ"ע 

בהנתינה  כלל  ממעט  אינו  בעשייתן  חייבות 

והקבלה.



לזכות הרב אליהו ישראל וזוגתו מרת נאוה תהלה ומשפחתם שיחיו ממן, להצלחה מופלגה מתוך בריאות איתנה ועשירות גדולה

 מכתבי עצה והדרכה
לעבודת השי״ת בחיי היום יום

יוקר וקדושת התורה
יוקר בתורה ולימוד התורה 

ביראת ה' טהורה
מגיעים  התורה  ביוקר  לרגש   – לשאלתו  במענה 
ע"י התבוננות בדברי חז"ל המבארים ענינה ומעלתה. 
לטור  ב"ח  ובכ"מ.  כ"ג  ה'  ד'  פרק  תניא  ג"כ  ועיין 

או"ח סמ"ז.א
להקב"ה  לו  אין  ביהמ"ק  "משחרב  אומרים  רז"ל 
היא   – הישיבה  הלכה".  של  אמות  ד'  אלא  בעולמו 
משכך,  השכינה.  השראת  של  ביותר  הקדוש  המקום 
צריך להזהר שלימוד התורה יהי' על טהרת הקודש, 
ביראת ה' טהורה. ובימינו, יותר מתמיד, נדרשת לכך 

מסירות נפש.ב
אשר  יהודים  לחנך  הרי  הוא  הישיבה  ...תפקיד 
יבינו כיצד להעריך נכונה את קדושת, גדלות ועומק 
התורה האלקית, לא רק בלב ובמוח, אלא גם - וזהו 
העיקר - במעשה בפועל: לקיים תורה ומצוות בחיי 

היום יום.ג

"שתתעצם הנשמה בעצמות 
ורוחניות מקור מוצא התורה"

...נמצאים אנו בימים בהם נצטוינו לזכור במיוחד 
מה  על  הנביא,  בסגנון  סיבתו  אשר  החורבן,  ענין 
וביארו חז"ל על  אבדה הארץ על עזבם את תורתי, 
שלא ברכו בתורה תחלה, שהקב"ה מקפיד על לומדי 
תורה אפילו בעוסקים בה טובא וכו' להענישם בעונש 
גדול ורם כו' באם אין עוסקים בתורה כדי שתתעצם 
)עיין  התורה  מוצא  מקור  ורוחניות  בעצמות  הנשמה 
דברים נפלאים בב"ח לטור או"ח סימן מ"ז(. שמזה מובן ההכרח 

ההחלטי להפיץ פנימיות התורה . . עיי"ש באר היטיב 
ובהקדמת הרח"ו לשער ההקדמות ועד לקונטרס עץ 

החיים לכ"ק אדמו"ר מוהרש"ב אביו של כ"ק מו"ח 
אדמו"ר – זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע.ד

לזכור את נותן התורה
...יש לזכור תמיד שכאשר לומדים תורה, לומדים 
תורת ה׳ וצריך להיות ה״ברכו בתורה תחילה״ - ברוך 
את  נותן  הקב״ה  הוה,  לשון   - התורה  נותן  ה׳  אתה 
במעמד  כמו  בדיוק  ובמתנה  זה,  ברגע  כעת,  התורה 
הר סיני, שלכן צריך להיות ״מה להלן באימה ביראה 
ובזיע״  ברתת  וביראה  באימה  כאן  אף  ובזיע  ברתת 

)ברכות כב.(. 

שרק  לחכמתו  קודמת  חטאו  יראת  שתהי׳  צריך 
אז חכמתו מתקיימת )אבות פ״ג מ״ט(.ה

הקדמת התפילה ללימוד התורה
תורה  ולייחד  לאחד  החסידות  תורת  ...באה 
ותפלה ע״י ההוראה שהתפלה באה לאחרי התבוננות 
בגדולת ה׳ באופן דלימוד והשגה בחב״ד שבנפש, דע 
כהמשך  היא  התפלה  זה  שאחרי  אביך,  אלקי  את 

הכתוב - ועבדהו בלב שלם. 

ורחימו,  דחילו  לזה  מקדימים  התורה  בלימוד  וכן 
מעבודת  כתוצאות  הבאות  ה׳,  ויראת  ה׳  אהבת 
התפלה, אשר אז התורה מאחדת את האדם הלומד 
ואורייתא  שישראל  להדרגא  עד  התורה,  נותן  עם 

וקוב״ה כולא חד. 

התאחדות  שמחת  מאשר  גדולה  שמחה  לך  ואין 
הבורא  שמחת  בכפליים,  שמחה  והבורא,  הנברא 

ושמחת הנברא, כמבואר בתניא פ׳ ל״ג.ו

 ד. ממכתב ג' מנ"א תשכ"א /   ג. תרגום מאגרות קודש חי"ח עמ' רפה /   ב. תרגום מאגרות קודש חי"ב עמ' קפג  /   א. אגרות קודש חכ"ב עמ' לו
 ו. אגרות קודש חי"ח עמ' פט-צ /  ה. תרגום מאגרות קודש ח"א עמ' קכג-קכד, אגרות קודש המתורגמות ח"א עמ' 13-14



טו

מתוך כתבי רבותינו נשיאי חב"ד

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרה"ת ר' שלמה

 בן ר' יעקב ע"ה
 יאנג

נלב"ע כ"ז תשרי ה'תשפ"א

האלקות שבתורה!
לקלוט ולחוש את העושר והקדושה שבתורה!

חכמתו  היא  התורה  שהרי   .  . הוא  ברוך  סוף  אין  אור  מרגישים  הרי  התורה  לימוד  …ע"י 
ורצונו ית', והאמת היא שאכן מרגישים גילוי אור, שזהו ה"עשירות" שבתורה, שהיא למעלה 

מהשכל.

…עלול להימצא אדם הלומד תורה ששים שנה, ואין לו קשר לאלקות, לאור אין סוף שבתורה! 

התורה  את  בלימודו  כי  שייכות.  לו  אין  לאלקות  ואעפ"כ  מצוות,  שומר  יהודי  על  גם  מדובר 

הוא משקיע את עצמו בתוכן השכלי שבהוויות אביי ורבא. סברה לכאן וסברה לשם )פשטים 

מעוותים(, אך לאלקות אין קשר. כי התורה היא שכל, והשכל שבה מעלים על ה"אור"….

ברוך  אין-סוף  אור  את  ולחוש  לקלוט  הוא  התורה  פנימיות  התגלות  שעיקר  לדעת  יש 

היא לחוש את העושר שבה,  תורת החסידות  בלימוד  והמגמה  הנגלה. המטרה  הוא שבתורת 

ובאמצעותו את אור אין-סוף ברוך הוא.

להגיע  ניתן  לא  זה  ובלי  שכלית,  וקליטה  הבנה  של  באופן  להיות  חייב  הלימוד  זאת,  עם 

לשום דבר. יש לעשות כל מאמץ להימנע מרמי' עצמית ואשליות. כאמור לעיל, אין להיחפז 

ולהיכנס לתחושה של "סיימתי" לפני הזמן. כלומר, אין להיגרר אחר תחושת התרגשות בטרם 

הובן הענין כל צרכו. אך העיקר הוא, כאמור, שיש לדעת שכל כוונת לימוד החסידות היא כדי 

לחוש גילוי אור אין־סוף, וכוונה זו חייבת ללוות את כל פרטי הלימוד, מבלי להסתפק בהנחה 

כללית של הדבר. בלי המאמץ האמור, עלול, חלילה, גם בעל כוונות רציניות, ללמוד חסידות 

בלי לחוש גילוי אלקות, וכאשר אינו מרגיש, יכול לבוא ח"ו להיות שייך למשהו שאינו רצון 

העליון.

בלתי  לדברים  יבוא  שבמילא  שייך  ואז  פנויות,  שעות  הרי  ישנן  תמיד,  לומדים  לא  שהרי 

יהי' לו שייכות לאדם עצמו, שהרי לימוד לשם הבנה שכלית  ולכן מוכרח שהלימוד  רצויים, 

בלבד כמוהו כאי־לימוד כלל, שכן השכל לכשעצמו מהווה, כאמור, הסתרה על האור האלוקי. 

הלימוד צריך להיות על מנת לחוש את האלקות באופן של יישום בנפש, יישום עצמי. כך, ורק 

כך, ניתן לחוש גילוי אור אין-סוף ברוך הוא.

)תרגום מ'תורת שלום - ספר השיחות' )מכ"ק אדמו"ר מוהרש"ב 
נ"ע( עמ' 110 ואילך, תו"ש המתורגם עמ' 136 ואילך(



טז
יתרו

כיושב במתיבתא דרקיע

ואמוראים  התנאים  שמות  ומזכיר  שלומד  בשעה  אשר  נאמנה  לידע  יש  התורה  בלימוד 
וצריך  דובבות  שפתותיהם  הנה  זי"ע,  הגאונים  ושארי  תוספות  רש"י,  המפרשים,  ושמות 

והאמוראים  התנאים  איך  ושומע  דרקיע  במתיבתא  כיושב  הלימוד  בשעת  בעצמו  להרגיש 

יושבים ושכינה מדברת מתוך גרונם דבר הוי' על-פי פירושי הגאונים זי"ע.

מהסוגיא  מיוחד  ארץ  דרך  שמרגיש  בהכרח  הנה  במחשבתו  אפילו  כן  והמרגיש  המתבונן 

ית'  נותן התורה שהיא חכמתו ורצונו  שלומד, ובדרך מקיף על-כל-פנים מרחף במוחו גדולת 

ובלבבו נרגשת חיבת קדושת התורה ואותיותי', ואהבה לבני תורה יראי אלקים.

)אגרות קודש כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע ח"ח ע' רכא ואילך(

התורה - חכמתו ית'!

ענין לימוד התורה הוא שיודע שזהו חכמתו ורצונו ית׳, ולא ילך אחר הטעם  ...אמיתת 
ידיעא, דזה מה  ולא בחכמה  ית׳ דאנת הוא חכים  זהו חכמתו  ידע אשר  כי אם  והשכל בלבד 

וכהאי  כשרות  ואלו  טריפות  דאלו  דהלכות שבתורה  ושיעור  ומדידה  בהגבלה  באה  שהתורה 

וטעמה  ההלכה  בפנימיות  אבל  שבתורה  בגליא  ההלכות  בפסקי  זהו  ההלכות  בשארי  גוונא 

הסתום הוא בבחינת אין סוף ממש, וטעם הדבר הוא לפי דאנת הוא חכים ולא בחכמה ידיעא 

כלל, דלאו מכל אילין מדות איהו כלל, וזהו אמיתת ענין דלימוד התורה, אבל כאשר לימודו 

בתורה הוא רק מצד החכמה והשכל שבזה ולהאלקות שבתורה אינו בטל, אז הנה הוא מוריד 

את התורה מקדושתה...

)ספר המאמרים קונטרסים ח"א עמ' ס, א(

אלו השכלות אלקיות!

 יש לדעת שהתורה היא חכמתו ית', הגם שהאדם משיג עם הבנתו הפשוטה והמוגבלת את 
שכל התורה, שזוהי אכן המצוה של למוד התורה, שהאדם יבין בשכלו את השכלות התורה, 

ועמוקים  גבוהים  אלקיות שהינם  יתברך, שאלו השכלות  חכמתו  היא  לדעת שהתורה  יש  אך 

יותר משכלי הנבראים.

וכן הוא בסוגיות התורה, הנראים לאדם פשוטים ביותר, אך האמת היא שבסוגיא הנראית 

פשוטה ומובנת, טמונים ענינים רוחניים ואלקיים עמוקים במאד מאד.

)תרגום מספר המאמרים אידיש עמ' 188(




