
עיונים וביאורים בפרשת השבוע

פרשת בשלח

גליון א'ז

חמישה עשר בשבט
- בעבודת השם ובחינוך הילדים -

 סיום הרמב"ם – קיום מצות ת"ת לעת"ל

"אחות גדולה" או "אחות אהרן"?



 צוות העריכה וההגהה: 

הרב לוי יצחק ברוק, הרב משה גורארי', הרב מאיר יעקב זילברשטרום,
הרב צבי הירש זלמנוב, הרב שלום חריטונוב, הרב מנחם טייטלבוים,  

הרב אברהם מן, הרב מנחם מענדל רייצס, הרב אליהו שוויכה.

מכון 'אור החסידות', סניף ארץ הקודש ת.ד. 2033 כפר חב"ד 

orhachasidutil@gmail.com | *5717 :להערות והארות: טל' מערכת

Or Hachasidus - Head Office, 1469 President st. ◆ 6084000
#BSMT, Brooklyn, NY 11213 - United States  +1.929.754.6218 

קובץ זה יוצא לאור לעילוי נשמת
ה"ה הרב החסיד ר' מאיר ב"ר שמחה יצחק ע"ה זאיאנץ

ס. פאולו ברזיל
ולזכות בניו הני לומדי ותמכי אורייתא, רודפי צדקה וחסד,

ראשונים לכל דבר שבקדושה ה"ה האחים החשובים

הרב החסיד ר' ישראל אפרים מנשה והרב החסיד ר' יוסף משה
וכל בני משפחתם שיחיו

יהי רצון שיתברכו בכל מילי דמיטב מנפש ועד בשר,
ובהצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנו, תמיד כל הימים



 ביאורים על פרשת השבוע
 נלקטו ונערכו מתוך תורתו של

כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע

ב"ה

וזאת למודעי, שבדרך כלל לא הובאו הביאורים כאופן 
חברי  ע"י  ונערכו  מחדש  עובדו  אלא  במקורם,  שהופיעו 
והמקורות  השקו"ט  ריבוי  הושמט  ולפעמים  המערכת, 
בקיצור  מופיעים  אשר במקורם  להיפך,  ויש  שהופיעו שם, 
אחרים  במקומות  המבואר  ע"פ  ונתבארו  הורחבו  וכאן 
בתורת רבינו. ופשוט שמעומק המושג וקוצר דעת העורכים 
המערכת  אחריות  על  והם  וכיו"ב,  טעויות  שימצאו  יתכן 
בלבד, ושגיאות מי יבין. ועל כן פשוט שמי שבידו הערה או 
שמתקשה בהבנת הביאורים, מוטב שיעיין במקורי הדברים 
לעמוד  ויוכל  טוב,  וימצא  הענינים(,  בתוכן  שנסמנו  )כפי 

בעצמו על אמיתתם.

בעבודת השם ובחינוך הילדים
עשר  חמישה  הוא  זה  בגיליון  מרכזי  נושא 

בעבודת  שונות  הוראות  לאילן,  ר"ה   – בשבט 

אודות  וכן  האילן,  פירות  מעניין  ללמוד  שיש  ה' 

השדה",  עץ  האדם  "כי  לאילן,  האדם  השוואת 

בנוגע לעבודת חינוך הילדים.

עומק  יתבאר בהרחבה  תורה'  'יינה של  במדור 

על  המורים  השם,  בעבודת  האילן  פירות  עניין 

וחשק,  תענוג  מתוך  התורה  ולימוד  ה'  עבודת 

וכיצד הדבר שייך בעבודת כל אחד ואחד. ובקשר 

לחדול  הצורך  יודגש  קודש'  'שיחות  במדור  לכך 

מעיסוק בתענוגים גשמיים תמורת תענוג מעניינים 

רוחניים, וכן אודות התענוג שבעבודת הצדקה.

החסידות'  ו'דרכי  חיים'  'תורת  המדורים 

ש"האדם  מכך  ה'  בעבודת  להוראות  הוקדשו 

ה'גנן'  של  תפקידו  החינוך,  עבודת  השדה":  עץ 

בגידול  הכרוכה  והזהירות  תלמידים,  המלמד 

הפירות.

של  גמרה  יום  גם  הוא  שתא  האי  בשבט  ט"ו 

היומי  שיעור  בלימוד  מ"ה  מחזור  סיום  תורה, 

ברמב"ם כפי תקנת רבינו זי"ע, ובקשר לכך הצגנו 

הרמב"ם  בלשון  ביאור  סוגיות'  'חידושי  במדור 

בימות  התורה  לידיעת  בנוגע  חבורו  בסיום 

המשיח.

ויהי רצון שנזכה לקיום היעוד המבואר בסיום 

אלא  העולם  כל  עסק  יהי'  "לא  אשר  הרמב"ם, 

לדעת את ה' בלבד . . שנאמר כי מלאה הארץ דעה 

את ה' כמים לים מכסים, בב"א.

המערכת

ב. מקרא אני דורש
"אחות גדולה" או "אחות אהרן"?

תדפיס מספר "אוצרות רש"י" שי"ל בקרוב - ע"פ לקוטי שיחות 

חי"א עמ' 55 ואילך

ה. פנינים · עיון וביאור
• איך יתכן שירצו ישראל לחזור למצרים?	

ע"פ תורת מנחם חמ"ב עמ' 182 ואילך

• מה שמע הקב"ה "בתוך" תלונות ישראל?	
ע"פ לקוטי שיחות חט"ז עמ' 165 ואילך

ו. יינה של תורה
חמישה עשר בשבט  – תענוג בעבודת ה'

ע"פ תורת מנחם תשמ"ה ח"ב עמ' 1138 ואילך

ט. שיחות קודש
"להחיות בהם נפש כל חי"

י. פנינים · דרוש ואגדה
• כיצד יבוא האדם שלא יהיו 	

לו קשיים בעבודת ה'?
ע"פ תורת מנחם חמ"ב עמ' 183 ואילך

• ה"אומנות" שהורישו האבות 	
לכל אחד מישראל

ע"פ לקוטי שיחות חי"א עמ' 54

יא. חידושי סוגיות
קיום מצות תלמוד תורה לעת"ל 

ע״פ לקוטי שיחות חכ"ז עמ׳ 237 ואילך; חכ"ח עמ׳ 104 ואילך

יד. תורת חיים
הגרעין, הפרי והאילן – בעבודת החינוך

טו. דרכי החסידות
פעולת הגנן ושקידתו בהטבת הנטיעה

בשלח
גיליון א'ז - תשפ"ו

ראש השנה לאילן



ב

ביאורים בפשוטו של מקרא

"אחות גדולה" או "אחות אהרן"?
בפירוש  הכתוב "ותקח מרים הנביאה אחות אהרן" הביא רש"י שני פירושים: אחד ש"נתנבאה 

כשהיתה אחות אהרן, קודם שנולד משה", והשני שאהרן "מסר נפשו עליה כשנצטרעה"  -   מה ענין 
התואר "אחות אהרן" )לפי שני הפירושים( לסיפור שירת הים, שלכן נמצא תואר זה דוקא כאן?

ים  תֻפִּ ים אַחֲרֶיהָ בְּ שִׁ צֶאן כָל הַנָּ יָדָהּ וַתֵּ ף בְּ בִיאָה אֲחוֹת אַהֲרֹן אֶת הַתֹּ ח מִרְיָם הַנְּ קַּ "וַתִּ
ם" )טו, כ-כא(  אָה סוּס וְרֹכְבוֹ רָמָה בַיָּ י גָאֹה גָּ ירוּ לַה' כִּ עַן לָהֶם מִרְיָם שִׁ וּבִמְחֹלתֹ. וַתַּ
ותקח מרים הנביאה – היכן נתנבאה; כשהיתה 'אחות אהרן', קודם שנולד משה. אמרה: עתידה אמי שתלד בן וכו', כדאיתא 
בסוטה. דבר אחר: 'אחות אהרן', לפי שמסר נפשו עליה כשנצטרעה, נקראת על שמו:

אחות אהרן", שמעוררת  כוונת רש"י היא ליישב לשון הכתוב "מרים הנביאה  לכאורה, 
את הקושי )ובלשון הש"ס )סוטה יב, ב((: "אחות אהרן ולא אחות משה"?! 

עוד  שהתנבאה  זה  את  להדגיש  בא  אהרן"  "אחות  הכינוי  א(  אופנים:  בשני  רש"י  ומתרץ 

לפני שנולד משה, כשהיתה "אחות אהרן" לבד. ב( נקראה בשם "אחות אהרן" משום שאהרן 

הוא שמסר נפשו עליה. 

אבל לפי שני הפירושים חסר ביאור: מה שייך זה שהיתה מרים "אחות אהרן" לנידון דידן, 

שירת הים? 

ובפרטיות: 

להפירוש הראשון – מה שייך לכאן זה שמרים התנבאה עוד "קודם שנולד משה"?

ולהפירוש השני – אם אכן נקראת מרים על שם אהרן בגלל שהוא מסר נפשו עליה, "למה 

דוקא במקום זה יחסה הכתוב כן ולא במקום אחר שנזכר שמה" )ל' ה"תורה תמימה"(?!

ב. ויש לבאר בזה, ובהקדים: 

כד דייקת בלשון רש"י ב'דיבור המתחיל', הרי הוא מעתיק מן הכתוב את התיבות "ותקח 

לו  היה   – אהרן"  "אחות  הלשון  את  לפרש  )רק(  היא  כוונתו  אם  ולכאורה,  הנביאה";  מרים 

להעתיק תיבות אלו בלבד )ולכל היותר להביא גם תיבת "הנביאה"(! 



ג
בשלח

הוא  שייך  פירושו  שתוכן  מובן  מרים",  "ותקח  התיבות  גם  להעתיק  מוסיף  שרש"י  ומזה 

לתיבות אלו )"ותקח מרים הנביאה"(, והיינו שרש"י לא נתכוון רק לפרש את התואר "אחות 

אהרן", אלא שנתכוון ליישב קושי כללי בסיפור הנהגת מרים כאן, כדלקמן. 

רשות  לקחת  מבלי  כזה  גדול  דבר  מרים  עשתה  כיצד   - הוא  ליישב  רש"י  שבא  הקושי  ג. 
ממשה רבינו? 

הרי בהכתובים שלפני זה )בענין זה עצמו( נאמר )יד, לא( "ויאמינו בה' ובמשה עבדו", שמזה 

מרים  זה עשתה  איך  ובכן,  באותה שעה.  אל משה  ישראל  בני  כל  היו  בטלים  כמה  עד  מובן 

מעשה גדול כזה, אמירת שירה וכו', ובאופן ש"ותצאן כל הנשים אחריה בתופים ובמחולות" 

– ולא מצינו שנטלה רשות ממשה על זה? 

וכדי לתרץ זאת מפרש רש"י שמרים היתה נביאה "כשהיתה אחות אהרן כו'", שלפי פירושו 

נמצא שהכתוב מדגיש את גדולתה של מרים וערכה לדרגת משה: 

א. מרים נקראה בשם "מרים הנביאה" – בה"א הידיעה, שהיתה נביאה ידועה; 

זו בלבד אלא שהיתה נביאה גדולה ביותר, עד כדי כך שהיתה נביאה כבר בהיותה  ב. לא 

"אחות אהרן", עוד לפני שנולד משה; 

ג. יתירה מזו: תוכן נבואתה היתה "עתידה אמי שתלד בן" – הנבואה על לידת משה, רבן 

של כל ישראל, באה דוקא על ידי מרים. והיינו, שאף שמדובר בענין כללי, שאינו שייך אליה 

היתה  לא  כך  על  הנבואה  זאת  בכל  ויוכבד,  עמרם  ולאמה:  לאביה  יותר  אלא  פרטי  באופן 

אליהם )ולא לאהרן(, אלא דוקא למרים!  

שמכל זה מוכח שדרגת נבואתה היתה גדולה ביותר, ולכן אין פלא שהיתה יכולה ורשאית 

לענות השירה בפני משה רבינו.  

לבאר  היא  אהרן"  אחות  "הנביאה  באומרו  הכתוב  שכוונת   – זה  פירוש  כללות  והנה,  ד. 
את גודל מעלת מרים ביחס למשה, שבזה יתבאר כיצד היתה רשאית לומר השירה בלי לבקש 

רשות כו' – מוסכם הוא לכולי עלמא; 

– והוא: למה אמר הכתוב "אחות  דיוק פרטי, שבזה נחלקו שני הפירושים  אמנם יש כאן 

אהרן" ולא "אחות משה"?

יכולה  )שלכן  משה  לגבי  מרים  של  נבואתה  ערך  לספר  היא  הכתוב  שכוונת  כיון  כלומר: 

היתה לענות השירה בפניו( – הרי היה מתאים יותר לומר "הנביאה אחות משה", אשר גם אז 

היתה מובנת הכוונה, שהיא "אחות" וקרובה לדרגתו של משה בענין הנבואה )וע"ד דברי רש"י 

עה"פ )ויחי מט, ה( "שמעון ולוי אחים" – "בעצה אחת"( !

התיבות  ידי  על  מרים  דרגת  מפרש  למה  טעם  עוד  שישנו  השני,  הפירוש  מיישב  זה  ועל 

על  נקראת  כשנצטרעה  עליה  נפשו  "לפי שמסר   – "אחות משה"(  )ולא  דוקא  אהרן"  "אחות 

שמו", היינו, שכן היו קורין אותה, ומכיון שנקראה על שם אהרן, לכן קוראה הכתוב "אחות 

אהרן". 



ד
בשלח

ולכן דוקא כאן ייחסה הכתוב כן – כאשר בלאו הכי צריך להזכיר את מעלת נבואתה והיותה 

"אחות" )למשה או לאהרן(.   

וכו'",  אהרן  אחות  אחר:  "דבר   – שמתחיל  השני,  בפירוש  רש"י  בלשון  הדבר  ]ומדוייק 

)ולא  אהרן"  ד"אחות  בהדיוק  רק  הוא  הראשון  על  השני  הפירוש  שנחלק  מה  שכל  והיינו, 

"אחות משה"(, אבל בהכוונה הכללית של הכתוב אין מחלוקת[.  

שאהרן  בגלל  אהרן"  "אחות  נקראת  שהיתה   - זה  פירוש  מביא  שרש"י  הטעם  והנה,  ה. 
לפרש  יש  והעיקרי(,  הראשון  כפירוש  מקובל  )שאינו  בלבד  שני  כפירוש   – עליה  נפשו  מסר 

בפשטות:

המאורע שבו אהרן "מסר נפשו" על מרים היה זמן ארוך לאחר המאורע דקריעת ים סוף – 

וקשה לומר שהיא נקראת כאן "אחות אהרן" על שם העתיד.

קדמת  ההולך  הוא  חדקל  השלישי  הנהר  "ושם  יד(:  )ב,  בראשית  בפרשת  שמצינו  ]ואף 

אשור", ומפרש רש"י שעדיין לא היה אשור ו"כתב המקרא על שם העתיד" – שונה הדבר שם 

שאי אפשר לקרותו בשם אחר, מה שאין כן בנידון דידן[.  

ועוד קושי עיקרי בפירוש זה – שהרי כוונת הכתוב כאן היא לדבר בגודל מעלתה של מרים, 

ואיך יקראנה בחדא מחתא בשם "אחות אהרן" המזכיר את זה "שנצטרעה"?! ולכן הפירוש 

הראשון והעיקרי אינו כן. 

)לפי  הכתוב  מזכיר  כאן  שדוקא  בזה  יש  מכוונת  כוונה  אשר  לפרש,  יש  הרמז  ובדרך  ו. 
הפירוש השני( את זה שאהרן מסר את נפשו על מרים והיתה "נקראת על שמו". והביאור בזה: 

בענין היחס שבין נשי ובנות ישראל לבין האנשים בני ישראל, מצינו שני קצוות. מחד גיסא 

ידוע שיש כמה מעלות בהנשים שאין בהאנשים )ראה תענית כג, ב. מפרשי התורה עה"פ ויקהל לה, 

כב. פרקי דר' אליעזר פמ"ה – הובא בטור או"ח סתי"ז. פרש"י פינחס כו, סד. ועוד(, אמנם לאידך האשה 

צריכה להיות בהתבטלות כלפי האיש, וכמאמר "איזוהי אשה כשרה העושה רצון בעלה" )תנא 

דבי אליהו רבא פ"ט – בשינוי לשון(. 

ועומק הענין בזה, שאין אלו שני ענינים נפרדים, אלא הא בהא תליא: כדי שתבואנה לידי 

גילוי המעלות שבאשה – הרי זה דוקא על ידי שהיא "מקבלת" מהאיש ובטלה אליו. 

ד. הגהות מהרח"ו לזח"ב  ב,  )ראה שער הפסוקים שמות  וזהו הרמז בדברי רש"י כאן לענין מרים 

יב, א – בשייכותה של מרים לספירת המלכות(, שאף שכוונת הכתוב היא להדגיש גודל מעלתה של 

)ואחיה אהרן(, דבר המדגיש  ולא אביה עמרם  זו שניבאה על לידת משה  מרים, שדוקא היא 

שיש בה גדולה יתירה אפילו ביחס למשה רבינו – 

בטלה וטפלה לאהרן, שהוא  זה התואר "אחות אהרן" מדגיש את זה שהיא  הרי ביחד עם 

מסר נפשו לתקן ולכפר את דיבורה; 

כי כן הוא הסדר באשה, שבכדי לגלות מעלותיה מוכרח להיות אצלה תנועה של "קבלה" 

נעלה  יותר  באופן  עוד  מעלותיה  כל  בה  שמתגלות  זוכה  כך  ודוקא  האיש,  כלפי  והתבטלות 

מהאיש, והיא משפעת ממעלותיה אליו. 



עיון 
וביאור

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

איך יתכן שירצו ישראל 
לחזור למצרים?

ויהי בשלח פרעה את העם ולא נחם אלקים דרך ארץ פלשתים 
ינחם העם בראותם מלחמה  כי קרוב הוא כי אמר אלקים פן 

ושבו מצרימה )יג, יז(

לכאורה צריך ביאור, מדוע מתחיל הכתוב בלשון 
"ויהי בשלח פרעה את העם", הרי כדי לבאר הטעם 
ש"לא נחם אלקים דרך ארץ פלשתים" די בהקדמה 
ישראל  בצאת  "ויהי  והול"ל  בדרך,  ישראל  שהיו 

ממצרים" וכיו"ב?

ויש לבאר:

בהמשך הכתוב נאמר שהטעם ש"לא נחם אלקים 
ינחם  פן  אלקים  אמר  "כי  הוא  פלשתים"  ארץ  דרך 
ולכאורה  מצרימה".  ושבו  מלחמה  בראותם  העם 
לחזור  ירצו  ישראל  שבני  החשש  מהו  ביותר,  תמוה 
רבות,  צרות  סבלו  במצרים  בהיותם  הרי  למצרים, 
הילדים  וגם  פרך,  בעבודת  אותם  שיעבד  ופרעה 
ועד  א(,  קיא,  )סנהדרין  בבנין  פרעה  השקיע  הקטנים 
יש  כיצד  וא"כ  כד(,  ב,  שמות  )פרש"י  בדמם  רוחץ  שהי' 

מקום לחשש שירצו לשוב מצרימה?

העם",  את  פרעה  "בשלח  הכתוב  שמקדים  וזהו 
ישראל שלא רצו לצאת  שפירושו שהיו כאלה מבני 
כרחם,  בעל  לשלחם  הוצרך  שפרעה  עד  ממצרים, 
חזקה  וביד  ישלחם  חזקה  ביד  "כי  שנאמר  וכמו 
יגרשם מארצו" )שמות ו, א. וראה תורת מנחם חמ"ב עמ' 116 

ואילך מה שנתבאר בפירוש כתוב זה(.

פלשתים"  ארץ  דרך  אלקים  נחם  ש"לא  וזהו 
לצאת  רצו  לא  שמלכתחילה  כאלה  שהיו  מכיון  כי 
ינחם  "פן  החשש  ישנו  אליהם  בנוגע  הנה  ממצרים, 

העם גו' ושבו מצרימה".

מה שמע הקב"ה "בתוך" 
תלונות ישראל?

ערב וידעתם כי ה' הוציא אתכם מארץ מצרים, ובוקר וראיתם 
את כבוד ה' בשמעו את תלונתיכם על ה' )טז, ו-ז(

נאמר "בשמעו את תלונותיכם  יש לתמוה, מדוע 
וראיתם את כבוד ה'", הרי  על ה'" בהמשך ל"ובוקר 
סיבה  אינן  הקב"ה  על  ישראל  בני  של  תלונותיהם 
לכאורה שיזכו לראות את כבוד ה', אלא התלונות הן 
תיבות  נאמרו  מדוע  וא"כ  ח"ו,  לזה  יזכו  סיבה שלא 
רמב"ן  גם  )וראה  ה'"  כבוד  את  ל"וראיתם  בהמשך  אלו 

כאן פסוק ו(?

ויש לבאר:

תלונותיהם של בני ישראל כללו דבר והיפוכו:

מחד גיסא ביקשו ישראל את צרכיהם בסגנון של 
אמנם,  כראוי,  התנהגו  שלא  הוכחה  שזוהי  תלונה, 
ובקשו  שתבעו  תלונותיהם,  בתוכן  גיסא,  מאידך 
שהקב"ה  הם  שמאמינים  מודגש  מהקב"ה,  צרכיהם 
ומפרנס  הזן  ית'  ושהוא  צרכיהם,  להם  לתת  יכול 
לכל, ולכן הוא זה שצריך לבקש ולתבוע ממנו מזונם.

לשני  התחלקה  הקב"ה  של  תשובתו  גם  ולכן 
חלקים:

על התלונה וטענתם "מי יתן מותנו גו' כי הוצאתם 
)לעיל שם, ג( ענה הקב"ה "ערב  גו'"  אותנו אל המדבר 
והיינו  מצרים",  מארץ  אתכם  הוציא  ה'  כי  וידעתם 
שהקב"ה ישלול את התלונה בזה שיראה ויוכיח "כי 

ה' הוציא אתכם מארץ מצרים".

לזון  צריך  שהקב"ה  שתבעו  מה  על  אמנם, 
מראה  שזה  כאן(,  מלבי"ם  באריכות  )ראה  אותם  ולפרנס 
על אמונתם בה' – על זה נענו שיתנהג עמם הקב"ה 
לנחת  שגרמו  ובשכר  מדה",  כנגד  "מדה  של  באופן 
רוח אצל הקב"ה כאשר "שמע" – "בשמעו" - בתוך 
תלונותיהם את אמונתם שהוא ית' הזן ומפרנס לכל, 

יזכו לזה ש"ראיתם את כבוד ה'".



ו

עבודת ה' על פי הפרשה

חמישה עשר בשבט  – 
תענוג בעבודת ה'

יהודי הולכת מן הקל אל הכבד, מחיל אל חיל. כל משך ימי חייו הולך  עבודת ה' של 
הוא ומתעלה בלימוד התורה, באהבת ויראת ה', ובקיום המצוות.

וחשק,  הנאה  מתוך  מצוות  ויקיים  תורה  ילמד  שהאדם  ה',  בעבודת  התענוג  והנה, 
נראה כדבר השייך דווקא לדרגות נעלות בעבודת ה'. תענוגו של האדם בתחילת העבודה 
הוא בעניינים גשמיים, ורק לאחר שהאדם עבד את ה' במשך שנים רבות, הוא מתעלה 

ומתעדן, עד שיכול להתענג וליהנות מענייני רוחניות.

התענוג  כיצד  יתבאר  לאילן,  ר"ה  בשבט,  עשר  בחמשה  העוסק  שלפנינו,  במאמר 
בעבודת ה' נדרש ואפשרי גם בשלבים ראשונים של העבודה, ומהי ההתבוננות הדרושה 

כדי לעורר תענוג זה.

אכילת פירות ברוחניות

)ראה תוד"ה  עשר בשבט הוא ראש השנה לאילנות, ומנהג ישראל, ש"תורה היא"  חמשה 
ועוד(,  סקט"ז.  קלא  סי'  או"ח  )מג"א  אילנות  פירות של  מיני  זה  ביום  ב(, שאוכלים  כ,  מנחות  נפסל 

שמן  זית   .  . ורימון  ותאנה  וגפן  ושעורה  "חטה  ישראל:  ארץ  בהם  שנשתבחה  אלו  ובפרט 

ודבש" )עקב ח, ח(.

והחיטה  פירות,  מיני  וחמשה  ושעורה,  חטה  מינים,  בשבעה  נשתבחה  ישראל  ארץ  והנה, 

והשעורה מעלתן גדולה, שהרי נמנו תחילה בכתוב, אך מכל מקום עיקר המנהג בחמשה עשר 

בשבט הוא באכילת פירות, שהרי הוא ר"ה לאילן דווקא, וכפי שמודגש גם ב"תיקון" שנוהגים 

לומר בט"ו בשבט אצל עדות הספרדים, שהעיקר הוא בנוגע לפירות האילן.

ובחמשה  האדם,  הרוחנית של  בעבודתו  פנימי  תוכן  לו  יש  הפירות  אכילת  ומובן, שמנהג 

עשר בשבט יש לו לאדם להוסיף בעבודה מיוחדת זו, וכפי שיתבאר.

לעבוד את השי"ת עם הכח הנעלה ביותר בנפש

של  לקיומו  הכרחי  שהדגן  הוא  האילן,  פירות  לבין  ושעורה  חטה  בין  העיקרי  ההפרש 
טו(, ולעומת זאת, פירות האילן הם  קד,  )תהלים  האדם, וכפי שנאמר "ולחם לבב אנוש יסעד" 

לתוספת תענוג.



ז
בשלח

וכפי שמודגש בנוסח הברכה "בורא נפשות רבות וחסרונן על כל מה שבראת להחיות בהן 

שם  הזקן  אדמו"ר  שו"ע  גם  וראה  רז.  סי'  או"ח  הטור  דברי  )בביאור  יוסף  הבית  וכתב  חי",  כל  נפש 

ואילו  ומים",  לחם  כמו  חיותן  קיום  לצורך  הכרחיים  "דברים שהם  על  קאי  ס"ב( ש"חסרונן" 

"להחיות בהן נפש כל חי", קאי על דברים "שאינם הכרחיים לצורך קיום חיותן, ואינם אלא 

להתענג, דהיינו פירות וכיוצא בהם".

לאדם,  המוכרחת  עבודה  על  מורים  ושעורה  שחטה  היא,  ה'  בעבודת  הדברים  ומשמעות 

תענוג  מתוך  עבודה  על  מורים  האילן  פירות  ואילו  וחיוב,  הכרח  מחמת  עבודתו  שעובד 

התעניינות וחשק.

וזוהי שלימות העבודה של יהודי: לא זו בלבד שעושה את המוטל עליו, לומד תורה ומקיים 

שמים"  לשם  יהיו  מעשיך  "כל  התורה  לציווי  בהתאם  עושה  הרשות  ענייני  את  וגם  מצוות, 

)אבות פ"ב מי"ב(, אלא עליו לעשות עבודתו מתוך תענוג, הכח הנעלה ביותר שבנפש.

"אילן" של תענוג מיד ב"ראש השנה"

ולא  ה',  ונעלות בעבודת  גבוהות  לדרגות  ה' מתוך תענוג שייכת  בפשטות עבודת  והנה, 
לתחילת העבודה שאז עושה האדם מצד החיוב וההכרח, אולם, חמשה עשר בשבט מלמדנו 

שתענוג בעבודת ה' שייך ונדרש כבר בתחילת העבודה.

הדבר טמון בלשון המשנה "ראש השנה לאילן":

אך  הצומח,  מין  בכל  שייכת  הצמיחה  אמנם  האדם.  בעבודת  הצמיחה  את  מסמל  "אילן" 

חיים  תורת  יג.  ה,  א  מלכים  )ראה  הרבה  שגדל  באילן  דווקא  היא  הצמיחה  של  השלימות  עיקר 

בראשית כא, ב(.

וכאשר אומרים "ראש השנה לאילן", הרי הדבר מורה על התחלת העבודה בעניין הצמיחה, 

שזה עתה התחיל עבודתו לעלות מחיל אל חיל בעבודת ה', ולעת עתה דרגתו נמוכה ביותר.

מקום  מכל  העבודה,  בתחילת  אך  ואוחזים  לאילן",  השנה  "ראש  על  שמדובר  פי  על  ואף 

נוהגים לאכול את פירות האילן, המורים על תענוג וחיות בעבודת ה'!

התענוג הנפלא ב"מודה אני"

השנה  ב"ראש  ויום,  יום  בכל  גם  שייכת  העבודה,  בתחילת  כבר  תענוג  של  זו  עבודה 
לאילן" שבכל יום:

הי' האדם בבחינת  כי בלילה  זה "ראש השנה לאילן",  הרי  כאשר מתעורר האדם משנתו, 

דומם, וכאשר מתעורר מתחילה אצלו תנועת הצמיחה בכל ענייני טוב וקדושה, ומכיוון שאך 

התחילה עבודת היום, הרי זה "ראש השנה לאילן", תחילת עבודת הצמיחה.

זו  בעבודה  וכבר  לפניך",  אני  "מודה  אמירת  היא  מיהודי,  הנדרשת  הראשונה  והעבודה 

אפשר לדרוש שתהי' מתוך רגש של תענוג.



ח
בשלח

ניעור משנתו, הרי מיד, אפילו לפני שאומר מודה אני, "יחשוב בלבו לפני מי הוא  כאשר 

. כמו שכתוב שויתי ה' לנגדי תמיד..   . וידע שמלך מלכי המלכים הקב"ה חופף עליו  שוכב, 

)שו"ע  במעשיו  ורואה  עליו  עומד  הקב"ה  המלכים  מלכי  מלך  הגדול  שהמלך  לבו  אל  ישים 

אדמו"ר הזקן מהדו"ת סי' א ס"ד-ה. מדברי הטור והרמ"א בתחילתם, ומו"נ ח"ג פנ"ב(.

מתעוררים  ביותר,  הקלה  בהתבוננות  אפילו  הדברים,  תוכן  על  קט  לרגע  חושבים  וכאשר 

ברגש של תענוג גדול ועצום:

יודע בנפשו פנימה את  הלא מדובר כאן אודות בן אדם, בשר ודם, ובפרט כפי שכל אחד 

ולא  ידיו  נטל  לא  ואפילו  היום,  עבודת  בתחילת  הוא  ושוכב  האמיתי,  הרוחני  ומצבו  מעמדו 

הספיק לומר מודה אני. כללו של דבר: עומד הוא במצב נחות ביותר.

הארץ  כל  ש"מלא  הקב"ה",  המלכים  מלכי  מלך  הגדול,  "המלך  הנה  זאת,  כל  ולמרות 

ו"עומד עליו" כביכול סמוך למיטתו.  ובעצמו,  א( בכבודו  ו,  ברכות  )ראה  ובא  כבודו", מקדים 

להקב"ה יש עולמות אין מספר, עולמות רוחניים נעלים וקדושים, ומכל מקום "מניח העליונים 

. . ומביט עליו, ובוחן כליות ולב אם  . . עליו בפרט", ו"נצב עליו  ותחתונים ומייחד מלכותו 

עובדו כראוי" )תניא פמ"א(.

אפילו פשוט שבפשוטים יודע שאם יש עולם גדול מלא בברואים, הרי אין דבר עושה את 

עצמו ויש בורא לעולם, ואפילו הוא בשכלו הדל מבין שאם העולם כה גדול ונפלא, הרי בורא 

העולם צריך להיות גדול ביותר וביותר!

ואותו בורא עולם, שלגדולתו אין חקר, נצב סמוך למיטתו של אדם נחות בתחילת עבודתו, 

ידיים, כאשר אסור לו להזכיר שם מז' שמות הקדושים, ומביט עליו לראות אם  קודם נטילת 

כל  בורא  הנה  כן,  עושה  וכאשר  והרצוי,  הראוי  באופן  אני  מודה  יאמר  ואם  כראוי,  עובדו 

העולמות מתענג ונהנה כביכול מהנהגתו, "נחת רוח לפני שאמרתי ונעשה רצוני".

והתבוננות זו, מעוררת התפעלות עצומה, ותענוג גדול ביותר – זה עתה ניעור משנתו, ומיד 

עומד ונצב עליו מלך מלכי המלכים הקב"ה ומביט עליו וממתין להתענג מעבודתו!

תענוג  מתוך  מיד,  מכריז  והוא  תחילה,  ידיו  שיטול  אפילו  "להתאפק"  יכול  אינו  כן,  ועל 

עצום: "מודה אני לפניך מלך חי וקים".

וכי משום שהסוס אינו רואה, המלאך אינו מלאך?!

זה  אין  הרי  והתבוננותו,  בעין שכלו  אלא  זה  ואין  זאת,  כל  רואה  אינו  בשר  שבעיני  ואף 
צריך למעט ברגש ההתפעלות והתענוג.

עול,  פורק  וש"נ(, שפעם אמר "משכיל" אחד,   .136 עמ'  ח"ח  מנחם  תורת  )ראה  וידוע הסיפור 

לכ"ק אדמו"ר מוהרש"ב נ"ע, שאם הי' רואה בעיניו ממש מלאך, הי' גם הוא מאמין בענייני 

מלאכים ונשמות, וענהו הרבי במשל: נוסעים אנו עתה במרכבה הרתומה לסוסים, והנה, אנו 

את  ישיגו  שבמרוצתם  היא  מחשבתם  הסוסים  אך  בהקדם,  חפצנו  למחוז  להגיע  מחשבתנו 



ט

שיחות קודש

בשלח

"להחיות בהם נפש כל חי"
'פנינים' אמיתיים ולא במרק

להבהיר  יש   - התענוג  ענין  לכללות  ...בנוגע 
זה  לפרט  בנוגע  דובר  שכבר  )אף  חשוב  פרט 

פעמים רבות(:

יהודי הוא בעל בחירה, ויכול לבחור להתענג 
באיזה ענין שרוצה - ומפני צוק  העתים כו' ישנם 
דברים  עבור  התענוג  ענין  את  המנצלים  כאלו 
היו  דברים שעבורם  לאותם  ביחס  הערך  פחותי 

יכולים לנצל את ענין התענוג. 

שכאשר  אדמו"ר,  מו"ח  כ"ק  פתגם  וכידוע 
צריכים   - )"פערל"(  ל"פנינים"  בנוגע  מדברים 
אבנים  אמיתיים,  ב"פנינים"  מונחים  להיות 
להיות  ולא  לנוי,  הצוואר  על  שנושאים  טובות 
)"פערל- המרק  שבתוך  ב"גריסים"  מונחים 

גרופן"(.

מאכילת  תענוג  שישנו  למרות  אומרת:  זאת 
זה,  בתענוג  ח"ו  להסתפק  אין  "פערל-גרופן", 
אלא  זה,  בענין  מונחים  להיות  צריכים  ולא 
ענינים  עבור  התענוג  ענין  את  לנצל  צריכים 

נעלים יותר – "פנינים".

וכן בנוגע לכללות הענין דחמשה עשר בשבט:

הן אמת שישנו מנהג לאכול פירות האילנות, 
)בדוגמת  ותענוג  הנאה  לאדם  גורמת  זו  ואכילה 
עם  קשורה  והאכילה  "פערל-גרופן"(,  אכילת 
הוא  יכול  וא"כ  ולאחרי',  לפני'  ברכה  אמירת 
וכו',  מהם  ולהתענג  האילנות  פירות  לאכול 

ואין  להסתפק  שאין  לדעת  הוא  צריך  אעפ"כ, 
פירות  דאכילת  הגשמי  בתענוג  מונח  להיות 
האילנות, אלא צריך להשתדל שכח התענוג שלו 

יהי' מונח בענינים נעלים יותר.

...ומובן בפשטות שגם כאשר יהודי אינו מונח 
עניניו  כל  לו הקב"ה את  נותן   - בתענוג הגשמי 
הגשמיים באופן הכי נעלה, ובאופן של תענוג כו', 
כעפר",  מצויין  המעדנים  "כל  הרמב"ם  ובלשון 
אלא שאין זה תופס מקום אצלו כלל - "כעפר".

ה"תענוג" הנכון בנתינת צדקה
...כאשר מדובר אודות עריכת "דינער" וכיו"ב 
מסויים,  סכום  שנאסף  בזה  להסתפק  אין   -
ולהכנס להתפעלות גדולה מסכום הכסף שנאסף 
מטרה  איזה  עבור  חשבון  עושים  כאשר  כי   -
זה  הרי   - זה  סכום  נחשב  במה   - הכסף  נאסף 

פחות יותר מאשר "פערל-גרופן" במרק!!

שחושב  בזה  להסתפק  שאין  מובן  ועפ"ז 
אסף  כבר  כי  השלימות,  לתכלית  כבר  שהגיע 
לישון  ללכת  יכול  ובמילא  גדול,  כסף  סכום 
מתוך תענוג - כי אפילו כאשר  ינצל את כחותיו 
יוכל להשיג כמה פעמים ככה,  )כפי שהם עתה( 
לענינים  בנוגע  והן  גשמיים,  לענינים  בנוגע  הן 
ד"הקב"ה  הענין  ישנו  כאשר  ועאכו"כ  רוחניים, 

עוזרו".
)חמשה עשר בשבט תשמ"ב(

שאי  בוודאי  אך  הנוסעים.  של  חפצם  מחוז  אודות  כלל  יודעים  ואינם  לפניהם,  התלוי  התבן 

ידיעת הסוסים אינה משנה את מטרת הנסיעה האמיתית.

וסיים הרבי: וכי משום שהסוסים חושבים רק אודות התבן, המלאך אינו מלאך?!...

רק  שנראה  מה   – חושב"  שהסוס  "מה  אינה  האמיתית  שהמציאות  היהודי  יודע  וממילא, 

ונצב עליו  לעיניים הגשמיות, אלא מה שכתוב בספרים שהקב"ה מניח העליונים והתחתונים 

ובוחן כליותיו ולבו וממתין להתענג מה"מודה אני שלו", בבחינת פירות האילן.



דרוש פנינים  דרוש ואגדה
ואגדה

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

כיצד יבוא האדם שלא יהיו 
לו קשיים בעבודת ה'?

ויהי בשלח פרעה את העם ולא נחם אלקים דרך ארץ פלשתים 
כי קרוב הוא כי אמר אלקים פן ינחם העם בראותם מלחמה 

ושבו מצרימה )יג, יז(

של  הנהגתו  באופן  נפלא  דבר  רואים  זה  בענין 
הקב"ה עם בנ"י – שאפילו כאשר מדובר אודות אלו 
מבנ"י שיצאו ממצרים רק בגלל שפרעה שלח אותם 
משם )ראה לעיל במדור "עיונים וביאורים קצרים"(, הנה לולי 
אותם  גם  מנהיג  הקב"ה  הי'  גו'",  ינחם  "פן  החשש 

לארץ ישראל בדרך הקרובה והמהירה יותר.

ויש לבאר ההוראה מזה בעבודת האדם לקונו:

"מצרים" שהיא "ערות הארץ" מורה על מיצרים 
יהודי  וגם  ה'.  בעבודת  ירוד  ומצב  רוחניים,  וגבולות 
שמצבו הרוחני הוא באופן שחסר אצלו הרצון לצאת 
מלמעלה  עמו  מתנהגים  עדיין  הרוחנית,  מ"מצרים" 

באופן של תכלית הטוב.

ואם רואה אדם מצב של קשיים בעבודתו לקונו, 
צריך הוא לדעת, שזהו רק בגלל החשש ש"בראותו 
מלחמה" יתיירא וישוב מצרימה, ולא ירצה להתמודד 
וכיון  התורה.  לקבלת  בדרך  שישנם  הקשיים  עם 
שמצד  העבודה  את  אצלו  לעורר  רוצים  שמלמעלה 
פנימיות הנפש, לכן לא מנהיגים אותו במנוחה ובדרך 
שונים, שעי"ז  נסיונות  בפניו  קרובה, אלא מעמידים 
לעבוד  הנפש  מפנימיות  כחות  אצלו  מתעוררים 

עבודתו מבלי הבט על כל הקשיים. 

מנסה  "כי  כמ"ש  הנסיונות,  תכלית  זוהי  שהרי 
ה'  את  אוהבים  הישכם  לדעת  אתכם  אלקיכם  ה' 
אלקיכם בכל לבבכם גו'" )פ' ראה יג, ד(, היינו, לא בגלל 
לעמוד  יוכל  אם  הידיעה  הקב"ה  אצל  ח"ו  שחסרה 
בנסיון, אלא בכדי שע"י הנסיון יתעורר אצל האדם 
ההרגש ד"הישכם אוהבים גו'" )ראה לקו"ת ראה יט, רע"ג. 
ולעבוד  הרוחנית  ממצרים  לצאת  יוכל  וכך  ובכ"מ(, 

עבודתו כראוי.

ואם רוצה אדם שיתנהגו עמו מלמעלה בדרך של 

מנוחה ובלי קשיים, הרי העצה לזה הוא שיפעל על 
עצמו להחליט בתוקף לעבוד עבודתו מבלי להתפעל 
ולהיות מוכן אפילו למלחמה בעת הצורך,  מקשיים, 
וישוב  יתיירא  מלחמה"  ש"בראותו  חשש  שאין  כך 
יהי'  שלא  כשלעצמה,  זו  בהחלטה  ודי  ל"מצרים". 
אלא  נפש,  ומסירת  נסיון  לידי  אותו  להביא  צורך 
ובדרך  ומנוחה  בנחת  היא  מלמעלה  עמו  ההנהגה 

"קרוב".

ה"אומנות" שהורישו האבות 
לכל אחד מישראל

ויצעקו בני ישראל אל ה'

אשר  המקום  אל  אומר  הוא  באברהם  אבותם,  אומנות  תפשו 
י.  )יד,  במקום  ויפגע  ביעקב  בשדה,  לשוח  ביצחק  שם,  עמד 

רש"י(

יש לבאר ההוראה בעבודת האדם לקונו:

מבחוץ  עליהם  מסתכלים  שכאשר  כאלה,  ישנם 
לתורה  כלל  שייכות  להם  שאין  נראה  זה  הרי 
להשפיע  לנסות  שאין  חושבים  ובמילא  ולתפילה, 
אינם  ר"ל  כי  הקב"ה,  לעבודת  להתקרב  עליהם 

שייכים לזה כלל.

"תפשו  רש"י  מלשון  ההוראה  באה  זה  ועל 
אומנות אבותם":

של  ה"אומנות"  היא  הקב"ה  אל  ישראל  צעקת 
האבות  של  האומנות  זוהי  שהרי  מישראל,  אחד  כל 
של כל ישראל, וא"כ ברור שאומנות זו באה בירושה 

לכל אחד ואחד.

אצלם,  בגלוי  היא  זו  ש"אומנות"  שישנם  אלא, 
תפילה  של  זו  "אומנות"  עתה  שלעת  כאלה  וישנם 
הרי  אצלם  גם  ובפנימיות,  בעצם  אבל  בהעלם,  הוא 

זו היא ה"אומנות" שלהם.

בחיצוניות,  שנראה  במה  להתחשב  אין  ובמילא, 
יש  אלא  ולתפילה,  לתורה  שייכות  לו  אין  שהזולת 
רק  זו  אומנות  תהי'  לא  אצלו  כך שגם  עמו,  לעסוק 
מההעלם  תתגלה  זו  אומנות  אלא  נפשו,  בפנימיות 

אל הגילוי.



יא

עיון ופלפול בסוגיות הפרשה

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרב שמעון

 ב"ר מנחם שמואל דוד הלוי
 ע"ה רייטשיק

נפטר כ' כסלו ה'תשפ"ב

קיום מצות תלמוד תורה לעת"ל 
יבאר אופן קיום מצות ת"ת בשלימות וגדר הלימוד באופן ד"כתר תורה", ע"פ הדיוק בדרשות 

מן הפסוקים שהביא הרמב"ם בהל' ת"ת; עפ"ז יבאר התנאים הדרושים לזה בדרך היגיעה 
בלימוד התורה; ובזה ימתיק לשונות הרמב"ם בנוגע לריבוי החכמה בביאת המשיח

בסיום ספר היד1, האריך הרמב"ם לתאר 
וזה לשונו  מצב העולם לאחרי ביאת משיח, 

לא  הזמן  ובאותו  חיבורו:  שבחותם  בהלכה 

קנאה  ולא  מלחמה  ולא  רעב  לא  שם  יהי' 

הרבה  מושפעת  תהי'  שהטובה  ותחרות, 

עסק  יהי'  ולא  כעפר,  מצויין  המעדנים  וכל 

כל העולם אלא לדעת את ה' בלבד, ולפיכך 

דברים  ויודעים  גדולים  חכמים  ישראל  יהיו 

הסתומים וישיגו דעת בוראם כפי כח האדם, 

דעה  הארץ  מלאה  "כי  ט(  יא,  )ישעי'  שנאמר 

את ה' כמים לים מכסים".

דבזמן  הרמב"ם  שהדגיש  מה  והנה, 
ההוא תגדל חכמתם של ישראל כו' – מובן, 

התורה  לימוד  לאופן  בהנוגע  בעיקר  שזהו 

וכמו  גו'",  ובינתכם  חכמתכם  ד"היא  הק', 

יהיו  דלעתיד  לזה  שקודם  בהלכה  שהקדים 

ובחכמתה".  "בתורה  לעסוק  ישראל  פנויים 

כאן  רמז  לשונו  דבמתק  לומר,  יש  ועפ"ז 

תורה  תלמוד  מצות  קיום  לאופן  הרמב"ם 

בהלכות  כבר  שביאר  מה  יסוד  על  דלעתיד, 

תלמוד תורה.

1. לכבוד יום הגדול, זה היום עשה ה׳ נגילה ונשמחה בו, בו יסיימו רבבות 
אלפי ישראל את לימוד ספר משנה תורה להרמב״ם בלימוד ״הרמב״ם 

היומי״, ביום חמשה עשר לחודש שבט – ראינו להציג כאן ביאור בלשון 
הרמב"ם בסיום ספרו, בקשר לידיעת התורה של ישראל בימות המשיח.

עב,  )יומא  בגמרא  דאיתא  בזה,  והנראה 
מזבח  של  הן  זרים  שלושה  יוחנן  א"ר  ב(: 

זכה אהרן  ושל שולחן, של מזבח  ושל ארון 

ארון  ונטלו, של  דוד  זכה  ונטלו, של שולחן 

עדיין מונח הוא כל הרוצה ליקח יבוא ויקח, 

שמא תאמר פחות הוא )של ארון(, ת"ל "בי 

כתרים,  אג'  דקאי  ופרש"י,  ימלוכו".  מלכים 

דשל מזבח הוא כתר כהונה, ושל שולחן הוא 

כתר מלכות דהשולחן רומז לעושר המלכים, 

שדרשו  וזהו  תורה,  כתר  הוא  ארון  ושל 

מלכים  "בי  עצמה  על  העידה  דהתורה 

ימלוכו" וגדול הממליך מן המלך.

לדרשה  ג"כ  הביאה  בחבורו  והרמב"ם 
כתרים  בשלושה  וז"ל:  רפ"ג(,  ת"ת  )הל'  זו 

וכתר  נכתרו ישראל, כתר תורה וכתר כהונה 

שנאמר  אהרן  בו  זכה  כהונה  כתר  מלכות. 

)פינחס כה, יג( "והיתה לו ולזרעו אחריו ברית 

דוד  בו  זכה  מלכות  כתר  עולם",  כהונת 

יהי'  לעולם  "זרעו  לז(  פט,  )תהלים  שנאמר 

מוכן  הרי  תורה  כתר  נגדי",  כשמש  וכסאו 

ועומד ומוכן לכל ישראל שנאמר )ברכה לג, ד( 

"תורה ציוה לנו משה מורשה קהילת יעקב" 

תאמר  שמא  ויטול.  יבוא  שירצה  מי  כל   –

הרי  תורה,  מכתר  גדולים  הכתרים  שאותם 

גדול  תורה  שכתר  למדת  הא   .  . אומר  הוא 



יב
בשלח

הרמב"ם  לדברי  דהמקור  ונראה  משניהם. 

הוא מגמ' הנ"ל, וכמ"ש הכסף משנה שם.

הרמב"ם  שבחר  הטעם  להבין  וצריך 
לענין  בדרשתו  דוקא  הללו  בהפסוקים 

מלכות  לכתר  דבנוגע  ומלכות,  כהונה  כתר 

תמוה מה שלא הביא אותו הכתוב שהזכירו 

בהלכות מלכים )פ"א ה"ז( גבי זכיית דוד בכתר 

יהי'  "כסאך   - עולם  עד  ולבניו  לו  המלכות 

בכתר  וגם  טז(.  ז,  ב  )שמואל  עולם"  עד  נכון 

ממרחק  שהביא  מה  ביותר  תמוה  כהונה 

ומפני  פינחס,  גבי  שנאמר  הפסוק  מן  לחמו 

בכהונת  דמיירי  הכתובים  מן  הביא  לא  מה 

קאי, שרבו הפסוקים המפורשים  דבי'  אהרן 

לך  גו'  הוא  עולם  מלח  "ברית  כגון  ע"ז, 

ולזרעך אתך" )קרח יח, יט(, שהביאו רש"י על 

הדרשה שבש"ס הנ"ל.

בדברי  דיוק  עוד  בהקדם  בזה,  והענין 
שהביא  הי"ג(,  )ה"ו-ז.  שם  לאח"ז  הרמב"ם 

זו  לקיים מצוה  ליבו  ל"מי שנשאו  תנאים  ג' 

כראוי ולהיות מוכתר בכתר תורה": א( שלא 

על  ישים  ולא  אחרים,  לדברים  דעתו  יסיח 

ליבו שיקנה תורה עם העושר והכבוד כאחת. 

אחזור  ממון  שאקבץ  עד  תאמר  שמא  ב( 

ואפנה  צריך  שאני  מה  שאקנה  עד  ואקרא, 

מחשבה  תעלה  אם  ואקרא,  אחזור  מעסקי 

זו על ליבך אין אתה זוכה לכתרה של תורה 

התורה  בכתר  לזכות  שרצה  מי  ג(  לעולם. 

יזהר בכל לילותיו ולא יאבד אפילו אחת מהן 

בשינה ואכילה כו' אלא בתלמוד תורה ודברי 

חכמה.

בשאר  הוסיף  אלו,  תנאים  מג'  ולבד 
כמה  עוד  הי"ב(  )ה"ח-ט.  זה  דפרק  ההלכות 

יהיו "מצויים  תנאים על מנת שדברי התורה 

היא  הרוח  בגסי  דלא  האדם,  אצל  וקיימים" 

הזמן  ותענוגי  התאוות  שיסיר  וכן  מצוי', 

מליבו, וגם שלא ירפה עצמו בד"ת, וישמיע 

לא  אלו  לתנאים  בנוגע  אמנם  כו'.  קולו 

תורה,  בכתר  מוכתר  נעשה  דעי"ז  הדגיש 

וצלה"ב טעם החילוק בין סוגי התנאים, ומה 

טעם רק ג' התנאים האמורים הם המוכרחים 

ע"מ להיות מוכתר בכתר תורה.

בכדי  הנדרש  דהלימוד  בזה,  והביאור 
מוכתר  ולהיות  כראוי",  זו  מצוה  "לקיים 

התורה  לימוד  כאשר  זהו  התורה,  בכתר 

הוא  כאילו  באופן  אצלו  נעשה  האדם  ע"י 

ופינה,  צד  מכל  בהלימוד  ומסובב  מוכתר 

אחר  עסק  שום  מעורב  אין  שבלימודו  היינו 

כל  הוא  שבזה  עד  בהתורה  עצמו  ומשקיע 

עצמו  שמונע  בלבד  זו  דלא  היינו,  מעיינו. 

לימודו,  מלבד  אחר  בענין  עסק  מכל  בפועל 

כל  המקיף  הוא  שלימודו  מזו,  יתירה  אם  כי 

עצמו  לנתק  יכול  ואינו  ודעתו,  שכלו  עסק 

מהתמדתו בלימודו בכל עת. 

ג'  דוקא  מקיים  כאשר  הוא  זה  וענין 
התנאים הנ"ל, דבאם מסיח דעתו לענין אחר, 

מוכח שלא השקיע כל דעתו בהלימוד. ועד"ז 

או  ממון  שיקבץ  לאחר  לימודו  שדוחה  מי 

יפנה מעסקיו, הנה אף שמובן שכוונתו רצוי', 

שבדעתו ללמוד אח"כ במנוחת הדעת, מ"מ, 

להפסיק  אפשריות  אצלו  שישנה  גופא  בזה 

שאי"ז  מבורר  קלה,  לשעה  אפילו  לימודו 

קבע".  תורתך  ד"עשה  באופן  לימוד  עדיין 

שמפסיד  שמי  הג',  להתנאי  בנוגע  וכ"ה 

שאינו  הגם  מלימודו,  אחד  לילה  אפילו 

חסרונו  שישלים  ואפשר  בזה  זמנו  מבטל 

רוב  לומד  אדם  ש"אין  מכיון  אעפ"כ,  ביום, 

חכמתו אלא בלילה" )כמ"ש הרמב"ם שם(, הנה 

כל  הוא  ובזה  ביותר הלימוד  מי שיקר אצלו 

מאוויו, לא יוותר אפילו על לילה אחד.

להקדים  שבחר  במה  זה  ענין  ורמז 
הדרשות הנ"ל גבי כתר כהונה ומלכות, דבזה 

הוא  כאן,  ד"כתר"  בהענין  שכוונתו  הדגיש 



יג
בשלח

האדם,  אל  כ"כתר"  נעשה  המדובר  שהדבר 

ולא לפרט מסויים בהמלכות או הכהונה.

ענין  כבר  הי'  לדוד  קודם  גם  דהנה, 
ורק  המלך,  שאול  ע"י  בישראל  המלכות 

נעשה  המלכות  שענין  במה  זכה  שדוד 

המלכות  שענין  היינו  לו,  רק  ונצחי  מובטח 

להיות שנעשה  דוד  עם  ינתק  בל  בקשר  הוא 

דהפירוש  וכנ"ל  המלוכה,  בענין  "מוכתר" 

נעשה  שהאדם  הוא  כאן  ה"כתר"  בענין 

אל  שייך  שכולו  עד  בהדבר  ומוקף  מסובב 

הענין שבו הוא "מוכתר", ועד שא"א לנתקו 

בת"ת,  הדעת  דהיסח  הענין  דרך  )על  ממנו 

כנ"ל(. ורק מצד מה שהוכתר דוד בהמלכות 

עד שא"א לנתקה ממנו, לכן עוברת בירושה 

רק לזרעו אחריו.

דוקא  הרמב"ם  ע"ז  הביא  זה,  ומטעם 
כשמש  וכסאו  יהי'  לעולם  "זרעו  הפסוק 

לא  מלכים  בהל'  שהביא  דבהפסוק  נגדי", 

זרעו  לכל  המלכות  ירושת  בפירוש  נזכר 

שדוקא  כן,  נאמר  זה  בכתוב  ודוקא  אחריו, 

בל  בקשר  נתקשרה  דהמלכות  מודגש  בזה 

העומד  לזרעו  בירושה  עוברת  שלכן  יינתק, 

במקומו.

דעבודת  הכהונה,  בענין  הוא  ועד"ז 
קודם  עוד  בעולם  היתה  כבר  הכהונה 

לא  וזכייתו  ובניו,  לאהרן  רק  שהובטחה 

שנעשית  במה  כ"א  עצמה,  בהכהונה  היתה 

עוברת  שלכן  יינתק,  בל  בקשר  כ"כתר"  לו 

ע"ז  הובא  ולכן  אחריו.  זרעו  לכל  בירושה 

דמבואר  פינחס,  גבי  שנא'  הכתוב  דוקא 

בספרים )ראה צפע"נ עה"ת ר"פ פינחס, מקידושין 

אהרן  זרע  שאף  למדו  זה  שמכתוב  ב(,  פו, 

כשרה  שעבד  עבודתו   – לכהונה  שפסול 

ואינו פוסל במקדש להיותו כהן, דבזה דוקא 

וזרעו  באהרן  נתקשר  הכהונה  שענין  מודגש 

שנפסל  במי  גם  ממנו  לבטלו  שא"א  עד 

לכהונה.

הגדר  להדגיש  מנת  על  כ"ז  והקדים 
כנ"ל  תורה",  "כתר  של  באופן  דלימוד 

בארוכה.

למעלת  בנוגע  הרמב"ם  שהמשיך  וזהו 
הכתוב  דוקא  ע"ז  והביא  תורה",  "כתר 

הובא  שלא  יעקב"  קהילת  ד"מורשה 

ע"ד  היא  שהכונה  נרמז  דבזה  בגמ',  שם 

ומלכות,  בכהונה  ודוד  דאהרן  התקשרות 

שנמשכת בירושה לכל זרעם.

הרמב"ם  לשון  דיוק  ינעם  מה  ועפכ"ז 
גודל המדריגה  גבי  בהלכה שבסיום חיבורו, 

דלימוד התורה לעתיד, די"ל שרמז רמז בזה 

מוכתר  ולהיות  "כראוי"  ת"ת  מצות  לקיום 

אדם  כל  יוכל  לעתיד  שרק  תורה,  בכתר 

לזכות לזה, דכיון שלא תהי' ביד האדם דאגה 

מושפעת  תהא  ו"הטובה  הגשמיים  מצרכיו 

ומרצו  מעיינו  כל  יוכל להשקיע  כו'",  הרבה 

עסק  יהי'  "לא  שכתב  שזהו  תורה,  בתלמוד 

 – בלבד"  ה'  את  לדעת  אלא  העולם  כל 

"לא..  בלשון  הדגשתו  צ"ב  קצת  דלכאורה 

)תוד"ה  לעיכובא  הוא  כלל  שבדרך  אלא", 

נתכוון  מה  וא"מ  סע"ב(,  פג,  מנחות   – מתני' 

מיעוט  שהוסיף  זאת  ועוד  בזה,  לשלול 

ר"ל  שבזה  לומר  דיש   – "בלבד"  בתיבת 

לימוד התורה באופן ד"כתר  שיגיעו למעלת 

זרה  כוונה  שום  בלא  לימודם  שיהי'  תורה", 

המעשה  את  "לידע  כמו  בזה,  המעורבת 

"לשמה"  לימוד  כ"א  וכיו"ב,  יעשון"  אשר 

ו"מוכתרים"  שקועים  שיהיו  טבעם  מצד  רק 

שיהי'  עד  יינתק,  בל  בקשר  התורה  בלימוד 

כל "עסקם" ומגמתם בזה.



לזכות הרב אליהו ישראל וזוגתו מרת נאוה תהלה ומשפחתם שיחיו ממן, להצלחה מופלגה מתוך בריאות איתנה ועשירות גדולה

 מכתבי עצה והדרכה
לעבודת השי״ת בחיי היום יום

הגרעין, הפרי והאילן – בעבודת החינוך
להשתדל ולהשתדל בשביל 

הטבה קלה בחינוך!
אנו  ורואים  השדה",  עץ  האדם  "כי  הכתוב  אמר 
משנה  בגרעין,  קל,  אפילו  שהוא,  איזה  שינוי  אשר 
הקצה.  אל  הקצה  מן  מהגרעין  הצומח  האילן  את 
וכן הוא בחנוך הילד, ולכן אפילו בשביל הטבה קלה 
בחינוכו כדאי להשתדל ולהשתדל, וכ"ש אם החינוך 
על  להשפיע  העלולים  עיקרים  בענינים  תיקון  דורש 

הילד במשך כל ימי חייו.

שאינן  באמת  הנעשית  ופעולה  לתעמולה  וחזקה 
חוזרות ריקם.א

להביט על עצמם כשלוחיו של הקב"ה
השדה,  עץ  האדם  כי  להנוער,  בהנוגע  ..ובפרט 
כמה  אחת  ועל  רך,  אילן  בשתיל  קל  שנוי  כל  אשר 
וכמה בגרעין יכול להשפיע על כל מהלך חיי האילן 
לא  אשר  אלה,  בימינו  וביחוד  ח"ו,  למוטב  או  לטוב 
שחדרו  אלא  הרסניות,  רוחות  נושבות  בלבד  ברחוב 
פי  גדולה  ואפילו לישיבות, הרי  חינוך  ג"כ למוסדות 
כל  של  הזכות(  גם  ממילא  )ובדרך  האחריות  כמה 

אלה שבידם להשפיע וקולם נשמע בין הנוער.

]צריכים[ אלה  השפעה  ובעלי  מחנכים  אשר 
להביט על עצמם כשלוחיו של הקב"ה במקום פלוני 
ובזמן פלוני להאיר לברר ולזכך ולקדש את סביבתם 

בנר מצוה ותורה אור והמאור שבתורה.

אלו  את  אפילו  למוטב  להחזיר  זה  מאור  שבכח 
רבה  )איכה  וכמרז"ל  מן הדרך עד קצה האחרון,  שסטו 

בתחילתו, פתיחה ב'(, ואין לך דבר העומד בפני הרצון.ב

לשמור על ה"גרעין" האלוקי 
מעשבים רעים ומזיקים 

ילדים יקרים שי'

שלום וברכה!

מכתב  עם  שלכם  הציורים  את  בשמחה  קבלתי 
המורה והגננת... 

ההילולא  לפני  לידי  הגיעו  והמכתב  הציורים 
)יארצייט( של כ"ק מו"ח אדמו"ר, והמענה שלי נכתב 

ערב ט"ו בשבט, ראש השנה לאילנות.

ואילנות  וילדות  ילדים  ראיתי  בציוריכם  גם  והרי 
ופרחים.

ולקשר את כל הענינים האלה, אזכיר לכם החיבה 
בני  לכל  הרבי  מו"ח  כ"ק  שרחש  היתרה  והאהבה 
ובנות ישראל, הגדולים עם הקטנים, ובפרט הקטנים 
אשר דאג לחינוכם ולטובתם בכל מקום שהם, ובכל 
ילד וילדה ראה שתיל העתיד לגדול ולהיות עץ-פרי 

הדר נושא פירות טובים ונחמדים. 

הילד  של  ועבודתם  ברצונם  תלוי  זה  דבר  אמנם 
גרעין  כשנוטעים  האילן.  הוא  לזה  והמשל  והילדה, 
וכל  רך, צריך לשמור עליו מעשבים רעים  או שתיל 
יגדל  וכולי, עד אשר  לו מים  ולהספיק  מיני מזיקים, 
ויהי' לאילן נושא פירות טובים. והוא הדבר בכל ילד 
שהם  נביאו  ידי  על  יתברך  השם  אמר  אשר  וילדה, 

"נצר מטעי מעשה ידי להתפאר".

קדושה,  נשמה  בתוככם  נטע  יתברך  הבורא  והנה 
"גרעין"  לשמור  ועליכם  ממש,  ממעל  אלוקה  חלק 
אומרת  זאת  ומזיקים,  רעים  מעשבים  זה  אלוקי 
ואין  חיים,  מים  לו  ולהספיק  הגונים,  בלתי  מחברים 
הם  שחיים  ומצוותי'  חיים,  תורת  תורה,  אלא  מים 
יתברך  השם  לכם  ויתן  ויחזור  יתן  ואזי  לעושיהם, 
פירות  נושאי  "אילנות"  להיות  שתצליחו  ברכתו 
ולגאון  ומוריכם  הוריכם  לשמחת  ומשובחים,  טובים 

ולתפארת עמנו, עם בני ישראל.

בברכה להצלחה ולבשורות טובות. ג

 ג.אגרות קודש חכ"ג עמ' שכד-ה /   ב. אגרות קודש ח"ח עמ' קצ /  א. אגרות קודש ח"ב עמ' פב



טו

מתוך כתבי רבותינו נשיאי חב"ד

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרה"ת ר' שלמה

 בן ר' יעקב ע"ה
 יאנג

נלב"ע כ"ז תשרי ה'תשפ"א

פעולת הגנן ושקידתו בהטבת הנטיעה
הגנן המעולה יודע הוא כי כל גידול האילן בזמירותיו, בעליו ובריבוי פירותיו וטוב טעמם, הכל כאשר לכל תלוי 

ביגיעתו עמלו ושימת לבבו על כל פרטי הדברים הנוגעים להאילן, הן בהעידור והן בההשקאה בעתו ובזמנו

חינוך והדרכה כגידול עץ השדה

"ואלה  שנאמר  ילדו",  כאלו  תורה  חברו  בן  את  המלמד  "כל  ב(  יט,  )סנהדרין  אמרו  חז״ל 
לומד  ומשה  ילד  אהרן  לך  לומר  אהרן",  בני  "ואלה שמות  לי׳  וסמיך  ומשה",  אהרן  תולדות 

לפיכך נקראו על שמו, וכל לידה אי אפשר בלא עיבור והריון וחבלי לידה וטיפול עם הנולד 

לפי מה שהוא לטובתו.

וזכר לדבר, דבר העבודה עמל ויגיעה בהדרכת תלמיד וחנוכו, באר הכתוב "כי האדם עץ 

עמל  רוב  ע״י  שבא  השדה  עץ  לגידול  בדומה  הוא  והדרכתו  חינוכו  האדם  דגידול  השדה", 

ויגיעה בחרישה והכשרת הקרקע שתקלט הזרע זרוע, ואז תתן את יבולה.

שתהיה  אפשר  אי  חרישה  דבלא  חרישה,  צריכות  ושתיהן  נטיעה  ויש  זריעה  שיש  וידועה 

איזה צמיחה מסודרת, ומרובה עבודת הנטיעה על עבודת הזריעה בעידור והשקה, אבל לעומת 

זה גדלה מעלת פירות הנטיעה על תבואת הזריעה כידוע כל ההבדלים שביניהם.

בעלי  מהם  שהוא,  מה  לפי  איש  איש  והדרכתם,  חנוכם  ואופן  בתלמידים  יובן  והנמשל 

עסקים וקובעי עתים לתורה, ומהם בעלי הוראה ויושבים באהלה של תורה.

הגנן המעולה יודע הוא כי כל גידול האילן בזמירותיו, בעליו ובריבוי פירותיו וטוב טעמם, 

הכל כאשר לכל תלוי ביגיעתו עמלו ושימת לבבו על כל פרטי הדברים הנוגעים להאילן, הן 

בהעידור והן בההשקאה בעתו ובזמנו.

אשרי התלמידים הנמצאים בידי מדריכים ומחנכים טובים, השמים לבם ודעתם על הטבת 

חנוך והדרכת תלמידיהם באהבה, אחוה וחיבה פנימית, ועם זה בכל תוקף עוז השגחה, בעינא 

פקיחא על כל מדרך כף רגל וצעדיו ישמור, לחנכו לחכמו ולסעדו בעצה טובה איך להגביר 

הצורה על החומר.

)אגרות קודש כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע ח"ג עמ' ש-שא(



טז
בשלח

שימת לב שלא יצמח אילן עקום

ופעולת  בעבודת  תלוי  גורלו  אשר  בכרם,  הנטוע  וכאילן  השדה,  עץ  אדם  כי  ...דכתיב 
הגנן ושקידתו בהטבת הנטיעה, ושימת לבו על כל ענף וענף של האילן בעודו רך, והי' אם לא 

יהי' אילן טוב נושא פירות, אבל גוף ועצם  יכול להיות כי במשך הימים  ישים לבו לזה, הרי 

האילן עקום הוא )וציור יותר אמיתי הוא שיש בחושי בני אדם הנק' "א קרומע קאפ" ]=ראש 

יש  עקומה,  היא  אבל  טובה,  סברה  לחדש  ביכולתו  בטוב,  דבר  כל  שמשכיל  והיינו  עקום[. 

חכמה בסברה ולפעמים גם יש בזה עומק, אולם היא עקומה כו'(, וכן הוא האדם שהוא לומד 

בו  פעל  לא  התורה  אור  וגם  ידיעתו,  מדת  כדי  שמים  יראת  לו  חסר  אבל  הרבה,  ויודע  תורה 

בירור וצחצוח מדותיו, וכל זה הוא מהעדר שימת לב של המנהל או המדריך של המחונכים...

)אגרות קודש כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ נ"ע ח"א ע' שג-ד(

צריכים להיות אילן נושא פירות – להאיר בזולת!

היה  הידוע1, התעכב בסמיליאן. שם  הויכוח  נסע ממינסק, אחרי  הזקן[  ]רבנו  כשהסבא 
מקום תורה והיו שם אברכים לומדים. במשך השבוע שהסבא שהה בסמיליאן עשה מנין שלם 

בשמם  מפורסמים  היו  האברכים  מסמיליאן.  בירך  אברהם  רבי  בתוכם  חסידים,  אברכים  של 

הטוב בכל הסביבה.

לו  אמר  ל"יחידות״,  ונכנס  בליאזני  הסבא  אל  הראשונה  בפעם  בא  בירך  אברהם  כשרבי 

הסבא:

יכולים להיות  אילן סרק.  נעשה  פירות, הוא  אילן כשאינו עושה   - "כי האדם עץ השדה   -

תורתך  שוה  מה  פירות.  עושה  אילן  להיות  צריכים  ח"ו.  סרק   – כך  עם  ויחד  יהודי-של-ש״ס 

ועבודתך כשעדיין לא הארת אור, להכניס אור באדם שני. אמר רבא דרחים רבנן הוין לי' בנין 

רבנן, כשעושים מיודע תורה - אוהב ה׳ ומראים לו דרך בעבודת ה׳ - הוין לי' בנין רבנן״.

רבי אברהם בירך ישב אז בליאזני כמה שבועות. כשהלך לביתו לסמיליאן עבר דרך העיירה 

ר'  ומפירותיו הראשונים היה החסיד  פירות  ושם התחיל לעשות  זמן מה.  ונשאר שם  ליעפלי 

מרדכי ליעפליער.

)תרגום מלקוטי דיבורים ח"א עמ' קלב(

  אודות 'ויכוח מינסק' – ראה באריכות גם בס' 'דרכי החסידות – פרשיות' סדרה .1
א, פרשת שמות ע' פז ואילך. המו"ל.




