
עיונים וביאורים בפרשת השבוע

פרשת בא

גליון א'ו

חינוך דור ה"מחר"
- חינוך והדרכה לאור פער הדורות -

דין צלי בחגיגה הבאה עם הפסח

לכו והצילו את ילדי ישראל!



קובץ זה יוצא לאור לעילוי נשמת
ה"ה הרב החסיד ר' מאיר ב"ר שמחה יצחק ע"ה זאיאנץ

ס. פאולו ברזיל
ולזכות בניו הני לומדי ותמכי אורייתא, רודפי צדקה וחסד,

ראשונים לכל דבר שבקדושה ה"ה האחים החשובים

הרב החסיד ר' ישראל אפרים מנשה והרב החסיד ר' יוסף משה
וכל בני משפחתם שיחיו

יהי רצון שיתברכו בכל מילי דמיטב מנפש ועד בשר,
ובהצלחה רבה ומופלגה בכל אשר יפנו, תמיד כל הימים

 צוות העריכה וההגהה: 

הרב לוי יצחק ברוק, הרב משה גורארי', הרב מאיר יעקב זילברשטרום,
הרב צבי הירש זלמנוב, הרב שלום חריטונוב, הרב מנחם טייטלבוים,  

הרב אברהם מן, הרב מנחם מענדל רייצס, הרב אליהו שוויכה.

מכון 'אור החסידות', סניף ארץ הקודש ת.ד. 2033 כפר חב"ד 

orhachasidutil@gmail.com | *5717 :להערות והארות: טל' מערכת

Or Hachasidus - Head Office, 1469 President st. ◆ 6084000
#BSMT, Brooklyn, NY 11213 - United States  +1.929.754.6218 



 ביאורים על פרשת השבוע
 נלקטו ונערכו מתוך תורתו של

כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע

ב"ה

וזאת למודעי, שבדרך כלל לא הובאו הביאורים כאופן 
חברי  ע"י  ונערכו  מחדש  עובדו  אלא  במקורם,  שהופיעו 
והמקורות  השקו"ט  ריבוי  הושמט  ולפעמים  המערכת, 
בקיצור  מופיעים  אשר במקורם  להיפך,  ויש  שהופיעו שם, 
אחרים  במקומות  המבואר  ע"פ  ונתבארו  הורחבו  וכאן 
בתורת רבינו. ופשוט שמעומק המושג וקוצר דעת העורכים 
המערכת  אחריות  על  והם  וכיו"ב,  טעויות  שימצאו  יתכן 
בלבד, ושגיאות מי יבין. ועל כן פשוט שמי שבידו הערה או 
שמתקשה בהבנת הביאורים, מוטב שיעיין במקורי הדברים 
לעמוד  ויוכל  טוב,  וימצא  הענינים(,  בתוכן  שנסמנו  )כפי 

בעצמו על אמיתתם.

חינוך והדרכה לאור פער הדורות
נושא מרכזי בגיליון זה הוא ההדגשה המיוחדת 

"והגדת  יציאת מצרים על חינוך הילדים:  בסיפור 

לבנך", "כי ישאלך בנך . . ואמרת אליו", ועוד.

במדור "יינה של תורה" יבואר בהרחבה היחס 

שמנותקים  אלו  ה"מחר",  בני  לשאלת  הראוי 

שאלות  ושואלים  ההורים,  של  וחייהם  מעולמם 

התורה  ציוותה  ואודותם  ומשונות,  מכאיבות 

שכאשר "ישאלך בנך מחר", "מחר שלאחר זמן", 

יש לקרבם ולהתמסר אליהם.

בהמשך לכך מבואר במדורים "שיחות קודש" 

ילדי  את  להציל  החובה  גודל  על  חיים"  ו"תורת 

מהיהדות  ניתוק  של  בסכנה  העומדים  ישראל 

"הבן החמישי"  את  גם  להביא  הצורך  ועל  רח"ל, 

לשולחן הסדר ולענייני תומ"צ.

ע"י  נבחר  לתומ"צ  ישראל  בני  קירוב  נושא 

כ"ק  של  ההילולא  יום  שבט,  יו"ד  עם  בקשר  גם 

הניח  אשר  זי"ע  מליובאוויטש  מוהריי"צ  אדמו"ר 

תחילת  ויום  ה"שליחות",  למפעל  היסודות  את 

רבבות  קירב  אשר  זי"ע  רבינו  חתנו  של  נשיאותו 

אלפי ישראל אל צור מחצבתם.

אודות  יבואר  החסידות"  "דרכי  במדור 

החסידים  זקני  שבין  לפער  ביחס  הראוי'  ההנהגה 

בדורות עברו לצעירי הצאן, על הצורך בקשר עם 

הצעירים, השפעה עליהם והדרכתם.

את  יעמידו  הילדים,  חינוך  ידי  שעל  רצון  ויהי 

חוץ  שיצעדו  הקב"ה,  של  הצבא  ה'",  ה"צבאות 

צדקנו  משיח  ידי  על  והמרה,  הארוכה  לגלותנו 

בקרוב ובעגלא דידן.

המערכת

ב. מקרא אני דורש
ארבע)ה( אני יודע

תדפיס מספר "אוצרות רש"י" שי"ל בקרוב - ע"פ לקוטי שיחות 

ח"ט עמ' 49 ואילך

ה. פנינים · עיון וביאור
• מתי השאילו המצריים כליהם לישראל?	

ע"פ ספר השיחות תשנ"א ח"א עמ' 271 הע' 5

• יציאת מצרים – "יסוד" או "עמוד"?	
ע"פ לקוטי שיחות חל"א עמ' 59 ואילך

ו. יינה של תורה
היחס לשאלות ה"משונות" של הדור הצעיר

ע"פ לקוטי שיחות ח"ו עמ' 269 ואילך

ט. שיחות קודש
לכו והצילו ילדי ישראל!

י. פנינים · דרוש ואגדה
• גם כשלבו אטום אפשר לשוב	

ע"פ תורת מנחם חמ"ב עמ' 135 ואילך

• לאחד את הראש עם הכרעיים	
ע"פ אגרות קודש חל"ד עמ' קסח ואילך

יא. חידושי סוגיות
דין צלי בחגיגה הבאה עם הפסח

ע"פ לקוטי שיחות חל"א עמ' 53 ואילך

יד. תורת חיים
"והגדת לבנך" – גם לבן החמישי!

טו. דרכי החסידות
זקני החסידים וחינוך האברכים

בא
גיליון א'ו - תשפ"ו

דור המחר



ד

ביאורים בפשוטו של מקרא

ארבע)ה( אני יודע
בפירוש תיבת "טטפת" שנאמרה בתפילין, כתב רש"י שהיא על שם המספר ארבע )כי "טט" 
שתים ו"פת" שתים( - מה פשר השינוי בין רש"י בפרשתנו לפרשת ואתחנן: כאן פירש רש"י 

שהמספר ארבע מכוון ל"ארבעה בתים", ואילו שם פירש שהוא מכוון ל"ארבע פרשיות"?

צְרָיִם" )יג, טז(  חֹזֶק יָד הוֹצִיאָנוּ ה' מִמִּ י בְּ ין עֵינֶיךָ כִּ "וְהָיָה לְאוֹת עַל יָדְכָה וּלְטוֹטָפֹת בֵּ
ולטוטפת בין עיניך – תפילין, ועל שם שהם ארבעה בתים קרויין 'טטפת': טט בכתפי שתים, פת באפריקי שתים:

זו של "טטפת"; והפעם השניה היא  זו הפעם הראשונה שבא בכתוב לשון מיוחדת  הנה 
בספר דברים, בהפרשה הראשונה של קריאת שמע )בפרשת ואתחנן )ו, ח((: "וקשרתם לאות על 

ידך, והיו לטטפת בין עיניך". ושם מפרש רש"י בזה הלשון: 

תפילין  אלו   - עיניך  בין  לטטפת  והיו  שבזרוע;  תפילין  אלו   – ידך  על  לאות  "וקשרתם 

שבראש, ועל שם מנין פרשיותיהם נקראו 'טטפת': טט בכתפי שתים, פת באפריקי שתים".

ולפום ריהטא נראה שרש"י חוזר שם על מה שפירש כאן )והדבר מובן, שכן שני הכתובים 

זו(, אך כד דייקת  ולכן צריך רש"י להזכיר להתלמיד פירוש תיבה  זה מזה,  הם במרחק גדול 

קרויין  בתים  ארבעה  שהם  שם  "על  מפרש  כאן  לשם:  מכאן  בדבריו  שינוי  שקיים  תמצא 

'טטפת'", ואילו בפרשת ואתחנן כתב "ועל שם מנין פרשיותיהם נקראו 'טטפת'". 

וצריך ביאור בשינוי זה – האם "טטפת" מתייחס לארבעת הבתים או לארבע הפרשיות?

ב. והנה, מצד הסברא יש עדיפות בדברי רש"י בפרשתנו, שלשון "טטפת" הוא )לא על שם 
ארבע הפרשיות, אלא( על שם ארבעת הבתים, כי: 

ידך".  ביחס ל"על  ולא  עיניך"(,  בין  )"לטטפת  ביחס ל"בין עיניך"  תיבת "טטפת" כתובה 

ומזה משמע, שהמספר ארבע שמרומז בתיבת "טטפת" הוא דוקא בתפילין של ראש. 

]ודבר זה מודגש במיוחד בלשון הכתוב בפרשת ואתחנן, ששם מדייק ומבדיל בין ה"טטפת" 

והיו  ידך,  על  לאות  "וקשרתם   – באמצע  "והיו"  תיבת  הוספת  ידי  על  יד,  של  התפילין  לבין 

יד להשל ראש, כך שה"טטפת"  בין השל  "והיו" מחלקת  עיניך"; כלומר: תיבת  בין  לטטפת 

שייך דוקא להשל ראש. ומדוייק גם בלשון רש"י שם שהדגיש החלוקה וההבדל: "וקשרתם 

לאות על ידך – אלו תפילין שבזרוע, והיו לטטפת בין עיניך – אלו תפילין שבראש"[.



ה
בא

ומטעם זה עדיף לפרש ש"טטפת" קאי על מנין הבתים, כי: 

במספר הפרשיות הרי אין הבדל בין תפילין של ראש לשל יד, ובשניהם יש ארבע פרשיות; 

ודוקא במספר הבתים יש הבדל בין תפילין של ראש לתפילין של יד – שבתפילין של יד יש 

בית אחד בלבד, ואילו בתפילין של ראש יש ארבעה בתים. 

המסתבר  כהפירוש  פירש  שבפרשתנו  שלאחר  רש"י,  בדברי  הקושי  מתחזק  ומעתה 

ש"טטפת" קאי על ארבעת הבתים )שבזה הוא החידוש בתפילין של ראש לגבי של יד( – מדוע 

בפרשת ואתחנן נקט בפירוש שונה, שקאי על ארבע הפרשיות? 

ולאידך: כיון שבפרשת ואתחנן דייק רש"י לפרש "טטפת" על מספר הפרשיות )מאיזה טעם 

שיהיה( – מדוע לא פירש כן כבר בפרשתנו?

ג. ויש לבאר, שהשינוי ברש"י מסתעף הוא מהשינוי בלשון המקרא גופא:

בפרשתנו נאמר "והיה )לשון יחיד( לאות על ידכה ולטטפת בין עיניך )כי בחוזק יד הוציאנו 

וכ"טטפת"  כ"אות"  באים  שהתפילין   – מצרים  דיציאת  להענין  היא  והכוונה  ממצרים(",  ה' 

ליציאת מצרים )וכמו שפירש רש"י לעיל מיניה )יג, ט(: "יציאת מצרים תהיה לך לאות על ידך 

ולזכרון בין עיניך, רוצה לומר שתכתוב פרשיות הללו ותקשרם בראש ובזרוע"(. 

ומטעם זה לא מסתבר לפרש שתיבת "טטפת" מתייחסת לארבע הפרשיות, שהרי רק שתי 

פרשיות מתוך הארבע עוסקות ביציאת מצרים – פרשת "קדש" ופרשת "והיה כי יביאך", ואילו 

בשתי הפרשיות האחרות )פרשת "שמע" ופרשת "והיה אם שמוע"( לא נזכרה יציאת מצרים 

כלל!

וכוונתו בזה, ש)אמנם  קרויין 'טטפת'",  בתים  ועל כן דייק רש"י – "על שם שהם ארבעה 

זכרון  ומהווים  שייכים  הבתים  ארבעת  כל  אבל(  מצרים,  ליציאת  שייכות  הפרשיות  כל  לא 

הגדלה בהתפילין וממילא בזכרון יציאת  ליציאת מצרים, כי על ידי כל אחד מהבתים נעשית 

מצרים שעל ידם. 

כלומר: גם בית שהפרשה שבתוכו אינה שייכת ליציאת מצרים )ואפילו אם הבית ריק הוא( 

הבית  של  קיומו  עצם  הרי  מצרים,  ליציאת  וכזכרון  כאות  בא  התפילין  שכללות  כיון  הרי   –

מגדיל הזכרון בהדגשה יתירה. 

יציאת מצרים עדיין לא היו להם ארבע פרשיות אלא שתים  ]וכן מסתבר לכאורה, שבזמן 

תפילין  להם  היו  ואז  נאמרו(,  לא  עדיין  שמוע"  אם  "והיה  ופרשת  "שמע"  פרשת  )כי  בלבד 

הכוללים ארבעה בתים, ושנים מהם ללא פרשיות. והיינו, שבתוך שני בתים היו שתי הפרשיות 

שבפרשתנו )"קדש" "והיה כי יביאך"(, ושני בתים היו ריקים מפרשיות. 

ולפי זה מובן עוד יותר הטעם שבפרשתנו פירש רש"י על שם ארבעת הבתים, ולא הזכיר 

בפ'  )משא"כ  בלבד  שתים  אלא  פרשיות  ארבע  היו  לא  עדיין  בפרשתנו  כי   – הפרשיות  ארבע 

ואתחנן(. 

]וראה במקור הדברים שהאריך בענין חידוש זה[[. 



ו
בא

בין  לטטפת  והיו  ידך,  על  לאות  "וקשרתם   - רבים  בלשון  נאמר  ואתחנן  בפרשת  אך  ד. 
עיניך", ופשוט שהכוונה בזה היא למה שכתוב לפני כן: "והיו הדברים האלה אשר אנכי מצוך 

שצריכים  הם   – התורה  בפרשיות  הכתובים   - האלה"  ש"הדברים  והיינו,  לבבך".  על  היום 

לקושרם על היד ולהיות "טטפת" בראש. 

הבתים,  ארבעת  על  קאי  ש"טטפת"  בפרשתנו(  שפירש  )כמו  לפרש  יכול  רש"י  אין  שם  ולכן 

היא  שם  שהכוונה  ובהכרח  האלה";  "הדברים  הם  שהם  הבתים  על  לומר  אפשר  אי  שהרי 

ארבע פרשיות שבהן נזכרה מצות תפילין, והם "הדברים האלה" שצריכים להיות  לפרשיות, 

")לאות על ידך ו(לטטפת בין עיניך". 

]ואף שגם בתפילין של יד יש ארבע פרשיות – מכל מקום דוקא לגבי תפילין של ראש נאמר 

"טטפת". ויש לפרש בזה, כי דוקא בתפילין של ראש יש הדגשה על המספר ארבע:

המספר, אלא על  יש ארבע פרשיות, אבל שם אין ההדגשה על  יד  גם בתפילין של  אמנם 

זה שיבואו כל הפרשיות המדברות בתפילין, ואין זאת אלא שבפועל התפילין נזכרות בארבע 

פרשיות; 

ואילו בתפילין של ראש יש קפידא על "מנין פרשיותיהם" שיהיו ארבע – שלכן גם הזכרון 

של יציאת מצרים שבא על ידם הוא באופן ד"ארבעה בתים" דוקא )וכאמור, שאין זה רק בתור 

ולכן   - "כלי" לארבע הפרשיות, אלא שארבעת הבתים עצמם מוסיפים הם בהזכרון דיצי"מ( 

דוקא תפילין של ראש קרויים "טטפת" על שם המספר ארבע. ודו"ק[. 

להציווי  שבפרשתנו  דתפילין  הציווי  בין  כללי  הבדל  ומודגש  עולה  דרכנו  לפי  והנה,  ה. 
ואתחנן  בפרשת  ואילו  שבתפילין,  ה"אחדות"  מודגשת  שבפרשתנו   – ואתחנן  שבפרשת 

מודגשת ה"התחלקות" שבהם: 

כשכתוב  וגם  יחיד,  לשון   – עיניך"  בין  ולטטפת  ידכה  על  לאות  "והיה  נאמר  בפרשתנו 

ביניהם  הבתים, שאין  – הרי הכוונה היא לארבעת  והכוונה היא בזה למספר ארבע  "טטפת" 

הבדל וכל כולם באים למטרה אחת: להגדיל הזכרון דיציאת מצרים;   

לשון   – עיניך"  בין  לטוטפות  והיו  ידך  על  לאות  "וקשרתם  נאמר  ואתחנן  בפרשת  ואילו 

זה  ועל  בפני עצמו,  מיוחד  תוכן  יש  בכמה פרשיות, שלכל אחת מהן  והיינו שמדובר  רבים, 

קאי תיבת "טטפת" – על ארבע הפרשיות המחולקות זו מזו. 

פרשתנו  בין  שמצינו  נוסף  הבדל  עם  הוא  מתאים  המצוה  בכללות  זה  שהבדל  לומר,  ויש 

לפרשת ואתחנן, בענין השייכות דתפילין של ראש עם תפילין של יד:

ולטוטפות  ידך  על  לאות  "והיה  אחת:  בחטיבה  התפילין  את שתי  כולל  הכתוב  בפרשתנו 

בין עיניך", ומודגש בפירוש רש"י כאן שכתב "תפילין" )בדרך כלל, ולא הדגיש החלוקה דשל 

יד ושל ראש(;  

אולם בפרשת ואתחנן הכתוב מדגיש את החלוקה שבין התפילין ומזכירם בשני משפטים: 

"וקשרתם לאות על ידך - והיו לטוטפות בין עיניך", ומדוייק מאוד בלשון רש"י שם שהדגיש 

בין  והיו לטטפת  שבזרוע,  – אלו תפילין  ידך  על  "וקשרתם לאות  כל אחד מהם בפני עצמו: 

עיניך – אלו תפילין שבראש". 



עיון 
וביאור

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

מתי השאילו המצריים 
כליהם לישראל?

וישאלו ממצרים כלי כסף וכלי  ובני ישראל עשו כדבר משה 
זהב ושמלות. וה' נתן את חן העם בעיני מצרים וישאלום

להם  נותנים  היו  מהם  שואלים  היו  שלא  מה  אף   - וישאלום 
אתה אומר אחד טול שנים ולך )יב, לה-לו. רש"י(

מנא  שקו"ט  ועוד(  גו"א,  )שפ"ח,  רש"י  במפרשי 
היו  מהם  שואלים  היו  שלא  מה  ש"אף  לרש"י  לי' 

נותנים", וביארו לפי דרכם.

ויש לומר בזה:

נאמר  בכורות  מכת  לפני  שעוד  בפרשתנו  מצינו 
וישאלו  העם  באזני  נא  "דבר  למשה  הקב"ה  בדברי 
וכלי  כסף  כלי  רעותה  מאת  ואשה  רעהו  מאת  איש 
זהב", ובהמשך לזה נאמר מיד "ויתן ה' את חן העם 
בעיני מצרים" )יא, ב-ג( ]ונחלקו המפרשים )ראה רמב"ן, 
השאלת  התקיימה  מתי  ועוד(  אברבנאל,  אלשיך,  ראב"ע, 

מיד לאחרי שנצטוו,  בכורות,  לפני מכת  הכלים, אם 
או שרק לאחר מכת בכורות השאילו המצרים כליהם. 

הערת המו"ל[.

ויש לומר דס"ל לרש"י שמזה שנאמר לעיל "ויתן 
ה' את חן העם בעיני מצרים" משמע שקיימו ישראל 
את הציווי מיד, עוד לפני מכת בכורות, וכבר אז נתנו 

המצריים מה ששאלו ישראל.

מכת  לאחרי  שגם  הכתוב  כאן  שהוסיף  ומה 
בכורות "נתן ה' את חן העם גו' וישאילום" הוא כדי 
עוד  ישראל  הוסיפו  בכורות  מכת  שלאחרי  ללמד 
הפעם לשאול ממצרים, ואז נתנו להם "אף מה שלא 
היו שואלים מהם", שהרי מה "שהיו שואלים מהם" 

כבר נתנו המצריים לפני מכת בכורות.

יציאת מצרים – "יסוד" 
או "עמוד"?

ויהי בעצם היום הזה יצאו כל צבאות ה' מארץ מצרים )יב, מא(

כא(  )מצוה  החינוך  כתב  מצרים  יציאת  בעניין 
ש"הוא יסוד גדול ועמוד חזק בתורתינו ובאמונתינו" 
)ולכן "אינו מן התימה אם באו לנו מצות רבות ע"ז 

מ"ע ומל"ת"(.

"יסוד"  לשונות,  שתי  שתפס  בלשונו,  לדייק  ויש 
בזה  לשון, אלא  כפל  כאן  לבאר שאין  ויש  ו"עמוד". 

בא לבאר שני ענינים:

מצד  שונים,  ענינים  על  מורים  ו"עמוד"  "יסוד" 
אחד "יסוד" יש בו מעלה על "עמוד", להיותו היסוד 
כל  בטל  היסוד  ובהיבטל  כולו  הבנין  עומד  שעליו 
בבנין  לתמוך  רק  שענינו  "עמוד"  משא"כ  הבנין, 
העומד; אמנם לאידך, הרי ה"יסוד" הוא דבר הטמון 
גוף הבנין עצמו, משא"כ "עמוד" הוא  ואינו  ומכוסה 

גלוי ועומד מבחוץ, והוא חלק מגוף הבנין עצמו.

למצוות  מצרים  יציאת  של  היחס  הוא  וכן 
שבתורה:

ה"יסוד"  היא  יצי"מ  הרי  התומ"צ  כללות  לגבי 
ראשונה(  )מצוה  הראשון  בדיבור  וכמ"ש  שלהם, 
מארץ  הוצאתיך  אשר  ה"א  "אנכי  הדברות  דעשרת 
אבל  הבנין;  כל  את  ומייסד  שייך  והיסוד  מצרים", 
לאידך אין זה )יציאת מצרים( תוכנם הפרטי והגלוי 
באופן   - שלהם  "יסוד"  שהוא  אלא  המצות  כל  של 

"טמון".

אמנם ישנם "הרבה דברים )ש(צוה הקב"ה לעשות 
המועדים"  וכל  בכורות  הפרשת  כגון   .  . ליצי"מ  זכר 
הוא  דיצי"מ  הענין  שבהם  ב(,  סי'  כד  כלל  הרא"ש  )שו"ת 

כלומר  עמוד,  של  באופן  אלא  יסוד  של  באופן  לא 
והוא אחד מ"עמודי"  אלו,  שהוא חלק מתוכן מצות 

המצוה.

בהנחת  לכוין  שצריך  תפילין,  הנחת  מצות  וכמו 
אלו  פרשיות  ארבע  להניח  המקום  "שצונו  תפילין 
שנזכור  כדי   . מצרים.  ויציאת  שמו  יחוד  בהן  שיש 
מורים  עמנו שהם  ונפלאות שעשה  נסים  ע"י  יצי"מ 
על יחודו שהוא יחיד בעולמו ואשר לו הכח והממשלה 
בעליונים ובתחתונים לעשות בהם כרצונו" )טושו"ע 
היות שאין  )סי"א((. דעם  או"ח סכ"ה ס"ה  )ודאדה"ז( 
דיצי"מ,  להענין  מוגבל  תפילין  הנחת  ותוכן  מהות 
)שו"ע  והמוח  הלב  שעבוד  הוא  ענינה  עיקר  ואדרבה, 
שם(, מ"מ, גם הענין דיצי"מ נעשה "עמוד" של מצוה 

זו, ועד שזוהי אחת מהכוונות דהנחת תפילין, כנ"ל.

לכל  גדול"  "יסוד  הוא  מצרים  שיציאת  ונמצא 
דברים",  ב"הרבה  חזק"  ו"עמוד  שבתורה,  המצוות 
שיציאת מצרים הוא חלק מתוכן המצוות. ולכן נקט 
היחס  סוגי  שני  על  המורים  אלו,  לשונות  ב'  החינוך 

של יציאת מצרים למצוות התורה.



ח

עבודת ה' על פי הפרשה

היחס לשאלות ה"משונות" 
של הדור הצעיר

שהנערים  נדמה  לפעמים  שלפניו,  מהדור  בתכלית  שונה  רבים,  במקרים  הצעיר,  הדור 
מדברים בשפה אחרת לגמרי מהדור של הוריהם, עד כדי כך שאין ההורים מוצאים עמם 

כל שפה משותפת.

החיים  להשקפת  כלל  מתאימות  שאינן  ושאלות  קושיות  עם  הבנים  באים  וכאשר 
ולעולמם של ההורים, מתעוררת השאלה האם צריכים לתת מקום לשאלות אלו, והאם 

שייך בכלל למצוא מענה עבור דור שמנותק ומרוחק לגמרי.

המאמר שלפנינו עוסק בציווי התורה "כי ישאלך בנך מחר", באיזה "בן" דיבר הכתוב, 
והפשוטים  הברורים  היסודות  על  ומערערות  המתריסות  לשאלות  הנכונה  הגישה  ומהי 

של הדור הקודם.

הבן שעולמו ושפתו הם "לאחר זמן"

על1 הפסוק "והי' כי ישאלך בנך מחר" )פרשתנו יג, יד(, כתב רש"י "יש מחר שהוא עכשיו 
הסמוך  מחר  משמעויות:  שני  סובלת  "מחר"  שהתיבה  היינו  זמן",  לאחר  שהוא  מחר  ויש 

להיום, וגם מחר רחוק, בעוד זמן רב )ראה ביאור הדברים בארוכה בלקוטי שיחות חל"א עמ' 61 ואילך(.

לענות  עליך  אליו",  "ואמרת  התורה  ציוותה  שבו,  המשמעויות  בשתי  זה,  "בנך"  ואודות 

וליישב את שאלותיו.

בפירוש רש"י זה טמון יסוד גדול:

התורה  על  ומקשים  השואלים  בנים  של  סוגים  שני  ישנם  אשר  מראש,  מודיעה  התורה 

ומצוותי'. ישנו הבן שהוא בבחינת "מחר שהוא עכשיו", היינו שמצד אחד הוא שואל ומקשה 

שייך  הוא  "עכשיו",  חי  הוא  הפנימי  בעולמו  זאת  עם  יחד  אך  ההורים,  אצל  על מה שפשוט 

לאותה תקופה של ההורים.

1.  מאמר זה מוצג כאן גם בקשר ליו"ד שבט, יומא דהילולא של כ"ק אדמו"ר מוהריי"צ זי"ע )ה'תש"י( אשר החל במלחמת תנופה להשיב צעירי 
אחב"י התועים ואובדים לאביהם שבשמים, וחיבה יתירה נודעה לו אליהם, והוא הוא יום התחלת נשיאות ממלא מקומו כ"ק אדמו"ר זי"ע, אשר 

מסר נפשו על עבודה קדושה זו, ורבים השיב מעוון, וקירב על ידי שלוחיו רבבות אלפי בנים אובדים ונידחים אל צור מחצבתם. המערכת.



ט
בא

בן זה אמנם אינו עומד בדרגת ההורים, שהלא יש לו קושיות על תורה ומצוותי', ועניינים 

באותה  חי  הוא  בכללות  אבל  מאליהם,  אצלו  מובנים  אינם  הוריו  אצל  ויסודיים  שפשוטים 

תקופה, שפתו היא שפתם של ההורים.

שאלותיו,  את  ליישב  לדרגתו,  לרדת  עמו,  להתעסק  שיש  התורה  מצווה  זה  בן  ואודות 

ולהבהיר לו את הדרך הישרה.

אמנם, מודיעה התורה אשר ישנו גם בן השייך ל"מחר שהוא לאחר זמן", בן זה חי אמנם 

שייך  הוא  מאוד,  רחוק  הוא  הפנימי  עולמו  מבחינת  אך  ההורים,  של  לדורם  הסמוך  בדור 

כביכול לתקופה אחרת לגמרי, תהום של דורות פעורה בינו לבין הוריו, שפתו ומושגיו שונים 

לחלוטין מאלו של הוריו, השקפת החיים שלו רחוקה משל הוריו כרחוק מזרח ממערב, וניתן 

לתאר ששאלותיו הן כבר בסגנון אחר לגמרי.

בנים  של  בשאלותיהם  ההורים  פוגשים  כאשר  לנהוג  יש  כיצד  מתעוררת השאלה,  ומעתה 

אלו, שאלות כה משונות, מנותקות, מעוותות ומרוחקות?

מה עושים עם שאלות מעוותות ומבהילות?

ישאלך  "כי  מצווה  התורה  שאלה,  משום  נבהלת  אינה  התורה  אשר  מיד,  רואים  וכאן 
בנך מחר", כאשר יבוא "בנך", מאיזה "מחר" משונה ומרוחק שרק יהי', עליך להתעסק אתו 

ולענות לו.

במידה מסוימת, חפץ הקב"ה שהבן ישאל גם שאלות מסוג זה, וכאשר יקבל את התשובות 

המתאימות, יסודות התורה יחדרו ויופנמו גם במוחו והבנתו.

ברור שאסור ח"ו בשום אופן ששאלות אלו יהוו "תנאי" או עיכוב לקיום התורה ומצוותי', 

היסוד הנצחי של קבלת התורה הוא שה"נעשה" קודם ל"נשמע", היסוד וההתחלה היא קבלת 

שקיום  "נעשה",  של  היסוד  לאחר  אך  בשכל,  להבין  שמנסים  טרם  עוד  שמים  מלכות  עול 

התורה ומצוות במעשה הוא כראוי, מותר וצריך לשאול ולרצות להבין.

לפי  בשכלו,  התורה  את  ולקבל  להבין  צריך  זמן"  לאחר  שהוא  "מחר  שבבחינת  הבן  וגם 

המושגים והשפה שלו, ועל האב להתעסק עמו ולענות לו על שאלותיו.

)ראה  ואין להבהל משאלותיו של הבן, שכן בתורה יש התשובות לכל השאלות והקושיות 

בכורות ח, ב(, וכדברי המשנה )אבות פ"ב מכ"א( "הפך בה והפך בה דכולא בה".

על  גמורה מוטלת  ואמרת אליו", חובה   .  . בנך מחר לאמר  ישאלך  "כי  ציווי התורה  וזהו 

האב לענות ולהסביר לבן, וכשם שצריך הוא להתעסק עם אותו בן שקרוב אליו בהשקפת חייו, 

השקפת  שמבחינת  הבן  של  והמעוותות  המתריסות  השאלות  על  לענות  הוא  חייב  ממש  כך 

החיים שייך ל"מחר שהוא לאחר זמן".



י
בא

הוא "בנך" ועליך להתמסר אליו

נשאלת השאלה מדוע מחייבת התורה אותו להתעסק עם כאלו שאלות משונות,  וכאשר 
בשפה ובמושגים שהמוח היהודי בקושי יכול לשאתם?

המענה לכך הוא, שילד זה הוא "בנך", הוא ילד יהודי, ואותו נתן הקב"ה תחת אחריותך, 

ועליך מוטלת החובה למצוא את הדרך להתדבר עמו ולבאר לו את קושיותיו.

]ובאמת, יתכן שבמידה מסוימת אחראי האב לכך שבנו עומד במצב כזה של "מחר שהוא 

לאחר זמן", אילו הי' האב במצב רוחני טוב יותר, יתכן שבנו לא הי' עומד במצב כה מרוחק 

מהשקפת חייו.

רומז על מצב  ה' ממצרים": "מצרים"  יד הוציאנו  "כי בחוזק  הדבר רמוז בהמשך הפסוק 

משם  הקב"ה  מוציאו  זה,  במצב  נתון  יהודי  וכאשר  ולקדושה,  לתורה  והתנגדות  זלזול  של 

"בחוזק יד", בכח ובחזקה, בכדי שלא יטבע ברפש וטומאת מצרים.

וכאשר האב מצד עצמו שייך לטומאת מצרים, ורק "בחוזק יד" מוציאו הקב"ה משם, אין 

הדור  להשקפת  השקפתו  בין  פעורה  ותהום  זמן",  "לאחר  של  במצב  נמצא  שהבן  להתפלא 

שלפניו.

החובה  את  התורה  עליו  מטילה  עדיין  הבן,  למצב  ואחראי  אשם  האב  אין  כאשר  גם  אך 

בשפתו  עמו  להתעסק  עליך  לאחריותך,  הנתון  יהודי  ילד  "בנך",  שהוא  מכיוון  הגמורה: 

ובמושגיו, ולהעמידו בקרן אורה[.

ורואים אנו יתירה מזו: מיד בצאת ישראל ממצרים, כאשר מורה הקב"ה לבני ישראל את 

החינוך  עם  ההתעסקות  "בנך",  את  מיד  התורה  מדגישה  ומצוותי',  תורה  של  הנצחית  הדרך 

וההשפעה על הבן חשובה יותר מההתעלות האישית של האב.

עם איזה מהבנים צריך להתעסק יותר?

"מחר  לפירוש של  דווקא  ראי'  מביא  מוצאים שהוא  רש"י,  בלשונו של  מדייקים  כאשר 
שהוא לאחר זמן", ואילו לפירוש "מחר שהוא עכשיו" אינו מביא ראי', אף שבמקורו של רש"י 

במכילתא מובאות ראיות לשני הפירושים )בדרך הפשט, ראה משנ"ת בזה בלקו"ש חל"א שם(.

ומכך יש להסיק שיש דגש במיוחד על הפירוש השני, "מחר שהוא לאחר זמן":

כאשר ישנם שני סוגי הבנים, אותו בן ששייך מבחינת השקפתו ומושגיו לעולמו של האב, 

והבן שחי כביכול בדור מרוחק ומנותק, הרי יש לתת דגש דווקא על הבן השני.

הדבר מודגש במיוחד בדורות האחרונים, כאשר כה רבים מן הצעירים שייכים דווקא לאותו 

"מחר" מרוחק, הם שקועים בביצה ובסיאוב של טומאת מצרים, עתידם הרוחני מעורפל, ויש 

למשכם משם ולחברם מחדש למקורם.

אם  גם  הרי  ומצוותי',  התורה  על  שאלה  ושואל  יהודי,  צעיר  "בנך",  כזה  מגיע  וכאשר 

שהוא  לזכור  עליך  זמן",  לאחר  שהוא  "מחר  של  והמשונה  המר  ב"נוסח"  נשאלת  השאלה 



יא

שיחות קודש

בא

לכו והצילו ילדי ישראל!
אמרו רז"ל "ושננתם לבניך אלו התלמידים", 
וחכם  חכם  כל  על  "מצוה  הרמב"ם  וכפס"ד 
אע"פ  התלמידים  כל  את  ללמד  מישראל 
בניך אלו   .  . ושננתם לבניך  בניו, שנאמר  שאינן 
תלמידיך, שהתלמידים קרויין בנים", שמזה מובן, 
שכל מי שבכחו לקרב ילד יהודי, חל עליו החיוב 

ד"ושננתם לבניך".
וכל זה – אפילו בשנים כתיקונם, כפי שמצינו 
מפליאים  קיים  הי'  שביהמ"ק  בזמן  שאפילו 
געוואַלדיקער  )"דער  הפעולה  מעלת  בגודל 
אויפטו"( של יהושע בן גמלא, "זכור אותו האיש 
לטוב", ש"תיקן שיהיו מושיבין מלמדי תינוקות 

בכל מדינה ומדינה ובכל עיר ועיר".
ופינה  קרן  כל  שעל   – אלה  בימינו  ועאכו"כ 
נשמעת הצעקה שצועקים ככרוכיא: לכו והצילו 

ילדי ישראל!

שישנם  הרבים,  בעוונותינו  כיום,  המצב 
אלא  יחידים,  רק  )לא  ואלפים  מאות  עשרות 
שרוצים  ישראל  ילדי  ואלפים!(  מאות  עשרות 
ח"ו,  מיהדות,  אותם  ולנתק  אותם  להכריח 

היל"ת!
יראים  יהודים  ילדים אלה באים מבתים של 
וחרדים, וגם עכשיו רצונם להיות יראים וחרדים, 
אלא שיש כאלה שרוצים להוציאם מתחת כנפי 
השכינה, ומכריחים אותם לעבור על דת, לעבור 
על תורת ה' ומצוותיו, ועד לענינים ומעמד ומצב 

של כפירה ושמד, רחמנא ליצלן!
ומצב  במעמד  נמצאים  אלה  שילדים  וכיון 
ומוכרחים  עצמם,  את  להציל  ביכלתם  שאין 
קדוש  מוטל חוב   – לעזר מבחוץ דוקא  להגיע 
מקום  באיזה  ואחד,  אחד  כל  על  קדוש  וזכות 

שהוא ]אפילו בריחוק מקום, אלא שהגיעה אליו 
הידיעה )באמצעות עיתון, מפי השמועה וכיו"ב( 
ובאיזה  מילין[  כו"כ  של  במרחק  המתרחש  על 
ח"ו  חסרון  יש  אצלו  אם  ]אפילו  שהוא  מצב 
ושס"ה  אברים  ברמ"ח  כפשוטם,  לילדים  בנוגע 
ילדים  להציל  שביכלתו  מה  כל  גידים,[ לעשות 

אלה!

יכולים לפעול בדרך השלום – מה טוב,  אם 
לפעול  יש   – השלום  בדרך  מצליחים  לא  ואם 
יש   – מועילה  לא  מחאה  גם  ואם  בדרך מחאה, 
מועיל  לא  זה  גם  ואם  הפחדה,  בדרך  לפעול 
הצלת  פיקוח-נפשות,  אודות  כשמדובר  הרי,   –
ישנו  ליצלן,  רחמנא  רוחנית,  מכלי'  נפשות 

הכלל שפיקוח-נפש דוחה הכל!!
צריך   – גדול?  כוחנו  במה  השואלים:   ואלה 
לא  זה  לנו,  נוגע  זה  שאין  לראש  לכל  לידע 
לנו  כאן(;  לומר  שנהוג  )כפי  שלנו  ה"ביזנעס" 
ובאשר  לקיימה,  אנו  וצריכים  מצוה,  ניתנה 
הקב"ה.  של  ענינו  ה"ז   – הדבר  לתוצאות 
המצוה,  את  שמקיימים  כיון  דבר,  של  ולאמיתו 
זיכער  )מ'וועט  הדבר"  את  יפעלו  בודאי 
אויספירן"(. השאלה היא רק האם יפעלו כל מה 
הכל,  יפעלו  ומסתמא  פחות.  קצת  או  שרוצים, 
והשאלה היא רק אם יפעלו במשך זמן קצר, או 
שיקח משך זמן עד שיראו את התוצאות שבדבר.

מקום  בכל  ואחד,  אחד  כל  צריך  שכן,  וכיון 
שבה  המתאימה  הדרך  את  למצוא  מצב,  ובכל 
יכול הוא לפעול בענין זה - ע"י צעקות ומחאות, 
או  בטלפון  דפוס,  דברי  מכתבים,  באמצעות 

בטלגרף, וכיו"ב - ולעשות כל אשר ביכלתו.
)ל"ג בעומר תשי"א(

מתעסק  שהנך  כפי  ממש  ובחיות,  בחביבות  והנשמה,  הלב  עם  עמו,  להתעסק  ועליך  "בנך", 

יקיר" שגורם לך נחת. עליך לענות לו, להבהיר ולהאיר לו את הדרך חזרה, שיוכל  עם ה"בן 

לעבודת את ה' בשמחה ובחיות.

ועל ידי העסק עם כל סוגי הבנים, זוכים להעמיד את "צבאות ה'" )פרשתנו יב, מא(, שעמם 

צועדים מ"מצרים", מהגלות הארוכה והקשה אל הגאולה השלמה, במהרה בימינו.



דרוש פנינים  דרוש ואגדה
ואגדה

 המדור מודפס
 לעילוי נשמת

 ר' עזריאל צבי
ב"ר מרדכי ע"ה

גם כשלבו אטום אפשר לשוב
ויאמר ה' אל משה בא אל פרעה

והתרה בו )י, א(

בא  משה  שכאשר  מבואר  זה  רש"י  בפירוש 
בגדר  זה  הי'  ארבה,  מכת  על  להזהירו  פרעה  אל 
בפרעה  להתרות  כדי  זה  שהי'  והיינו,  "התראה", 
ביכלתו לשוב  הי'  ייענש. אך עדיין  יציית,  שאם לא 
מעלת  גודל  רואים  ומזה  להקב"ה.  ולציית  בתשובה 
התשובה"  בפני  העומד  דבר  לך  ש"אין  התשובה 
ש"הכבדתי  לאחרי  שגם  תשובה(.  מהל'  פ"ג  סוף  )רמב"ם 

הבחירה  בידו  היתה  עדיין  הכתוב(,  )כהמשך  לבו"  את 
להתחזק ולשוב בתשובה )ראה מה שנתבאר בזה באריכות 

בלקו"ש ח"ו עמ' 57 ואילך(.

ויש ללמוד מזה לכל אחד בעבודתו לקונו:

את  "הכביד  שהקב"ה  האדם  מרגיש  לפעמים 
להיות  צריכה  שהעבודה  זה  שתמורת  ר"ל,  לבו" 
מתוך הרגש הלב, נעשה לבו אטום כאבן )ראה גם תניא 

רפכ"ט(, ואין לו חיות בעבודתו.

ויתירה מזו, דלפעמים גם המוח "כבד" ו"אטום", 
לא  דבר  שום  הרי  ללמוד  מתיישב  שכאשר  והיינו, 
מתוך  היא  ושתייתו  שאכילתו  דהגם  אצלו.  נקלט 
עריבות, וכמו"כ כשמדובר אודות ההתעסקות בעניני 
העולם, כמסחר וכיו"ב, אזי מתחכם למצוא כל מיני 
הספר  את  ופותח  מתיישב  כאשר  מ"מ  תחבולות, 

ללמוד – לא נקלט במוחו שום דבר!

שהקב"ה  פרעה  של  למצבו  בדומה  זה  והרי 
"הכביד את לבו", ובלשון החסידות )ראה מאמרי אדה"ז 
הרי  וש"נ(  ואילך,   243 עמ'  חט"ז  מנחם  תורת  תפב.  ע'  הקצרים 

זה נקרא "טמטום הלב" ו"טמטום המוח" ר"ל.

ועל זה באה ההוראה ש"אין לך דבר העומד בפני 
שממנו  מצרים,  מלך  פרעה  אצל  ואם  התשובה", 
התחילו כל הצרות של בנ"י, ואעפ"כ, הנה גם לאחרי 
שה' הכביד את לבו הי' יכול לשוב בתשובה, עאכו"כ 
אצל בני ישראל, הנה גם לאחרי שנמצא במצב כזה, 
ויתחזק  שידחוק  הקב"ה  של  שרצונו  לדעת  עליו 

וישוב בתשובה.

לאחד את הראש עם הכרעיים
ראשו על כרעיו ועל קרבו )יב, ט(

כל  את  להכין  שצריך  הוא  פסח  בקרבן  הדין 
יחד,  ו"קרבו",  "כרעיו"  עד  מ"ראשו"  שבו,  החלקים 
ובאופן דומה )ראה פסחים עד, רע"א במשנה. רמב"ם הל' ק"פ 

פ"ח ה"י(.

ויש לבאר ההוראה מזה בעבודת האדם לקונו:

קרבן פסח הי' מצד אחד קרבן שכל יחיד הי' צריך 
ציבור,  קרבן  משום  בו  הי'  ולאידך  בעצמו,  להביא 
סו,  פסחים  פרש"י  א.  נא,  )יומא  בכנופיא"  "בא  הי'  שהרי 
סע"ב(. ונמצא שקרבן פסח מלמדנו שכל יחיד יש לו 

קשר עם שאר הציבור.

בין  והמרחק  ההבדל  למרות  פסח,  וכמו שבקרבן 
נדרש שכל החלקים  הי'  הראש לבין הכרעיים, מ"מ 
והציבור,  היחיד  בין  בקשר  גם  הוא  כן  יחד,  יוכנו 
יחידים,  של  שונות  מדריגות  בציבור  שיש  שלמרות 
ומן הקצה אל הקצה, למן אלו שהם בדרגת "ראש", 
"רגל", מ"מ חייבים  עד לאלו שהם נחשבים בדרגת 
)ראה לקו"ת  יחד כדי ליצור "ציבור"  לכלול את כולם 
מלוא  את  לתרום  חייב  אחד  וכל  ובכ"מ(,  נצבים,  ר"פ 

חלקו לציבור.

עם  היחיד  שיתאחד  זו,  לאחדות  לבוא  והדרך 
שעוסקים  ע"י  זה  הרי  הכלל,  עם  והיחיד  היחיד, 

בעבודת ה"פסח":

יב,  פרשתנו  )פרש"י  וקפיצה  דילוג  פירושו  "פסח" 
ההגבלות  על  ומדלגים  קופצים  כאשר  והיינו,  יא(. 

ההפרעות  כל  מעל  ומתרוממים  והרגש,  השכל  של 
את  מגלים  אז  והחיצוניים,  הפנימיים  והמכשולים 
שבו,  היהדות"  "נקודת  היהודי,  של  המהות  עצם 
ועי"ז אפשר לקפוץ ולדלג על פני המחיצות השונות 

שבין אחד למשנהו, ובין היחיד לבין הציבור.

להתאחד  צריך  יחיד  שכל  הפסח,  הוראת  וזוהי 
ולא  שלימה,  אחת  קומה  של  באופן  ישראל  כל  עם 
אלא  האישית,  טובתו  ועל  עצמו  על  רק  לחשוב 
להתעלות ולהתרומם ולחשוב על טובת הציבור, ועל 

כלל ישראל כולו. 



יג

עיון ופלפול בסוגיות הפרשה

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרב שמעון

 ב"ר מנחם שמואל דוד הלוי
 ע"ה רייטשיק

נפטר כ' כסלו ה'תשפ"ב

דין צלי בחגיגה הבאה עם הפסח
יחקור במ"ש הצל"ח לחדש דלהרמב"ם כו"ע ס"ל דחגיגה נצלית; יקדים משיטת 

הרמב"ם בדין הסיבה דהוי לא רק חיוב בפ"ע, אלא דין בשאר מצוות לילי פסחים; עפ"ז 
מיושב דאף צלי שהוא דרך חירות, ס"ל להרמב"ם דהוי דין בחגיגה עצמה

א. תנן במס' פסחים )סט, סע"ב(, שהחגיגה 
ולילה  ימים  לשני  "נאכלת  הפסח  עם  הבאה 

כבן  דלא  מתני'  א(:  )ע,  שם  ובגמ'  אחד". 

הבאה  חגיגה  אומר  תימא  בן  דתניא  תימא 

עם הפסח הרי היא כפסח ואינה נאכלת אלא 

ילין  ולא   .  . כו' מ"ט דבן תימא  ולילה  ליום 

חג  כה(  לד,  )תשא  זבח  הפסח  חג  זבח  לבקר 

זה חגיגה, הפסח כמשמעו, ואמר רחמנא לא 

להו  איבעיא  שם:  בגמ'  ממשיך  אח"כ  ילין. 

לבן תימא נאכלת צלי או אין נאכלת צלי, כי 

אקשי' רחמנא לפסח ללינה אבל לצלי לא או 

צלי  כולו  הזה  הלילה  לא שנא, ת"ש  דילמא 

)משנה פסחים קטז, ב( ואמר רב חסדא זו דברי 

בן תימא, שמע מינה. 

)פ"ח  ומצה  חמץ  בהל'  הרמב"ם  והנה, 
"שבכל   - נשתנה"(  "מה  )בנוסח  כתב  ה"ב( 

כולו  הזה  והלילה  כו'  אוכלין  אנו  הלילות 

ומצה  חמץ  )הל'  משנה  בלחם  והקשה  צלי". 

פוסק  דהוא  רבינו  דברי  על  תימה  שם(: 

דחגיגה   .  . הי"ג(  )פ"י  פסח  קרבן  בהלכות 

כבן  ודלא  אחד  ולילה  ימים  לשני  נאכלת 

צלי..  נאכלת  אינה  ודאי  לדידן  וא"כ  תימא, 

דהא  צלי,  כולו  הזה  הלילה  לומר  לן  ולית 

דס"ל  תימא  בן  כדברי  דזהו  אמרו  בגמ' 

לדידן  אבל  צלי,  נאכלת  ודחגיגה  היקשא 

למימר  מצינן  לא  צלי  נאכלת  אינה  דחגיגה 

כולו צלי דהא איכא חגיגה. ובצל"ח )לפסחים 

זכינו(( תי', דהרמב"ם ס"ל  ובזה  )ד"ה  ב  ע,  שם 

וטעמם  צלי,  נאכלת  החגיגה  לרבנן  שגם 

וכמו  פסח,  קראה  שהכתוב  שמצינו  משום 

"שעל  הי"ב(  שם  ק"פ  )הל'  הרמב"ם  שהביא 

ב(  טז,  ראה  )פ'  נאמר  עשר  ארבעה  חגיגת 

שרבנן  אלא  ובקר",  צאן  לה"א  פסח  וזבחת 

רק  מידי איתקש לפסח אלא  לכל  דלאו  ס"ל 

מזו  ויתירה  דאכילה(.  מידי  )שהוא  לצלי 

תימא"  בן  דברי  "זו  דר"ח  דהחידוש  כתב, 

הוא דגם לדידי' נאכלת צלי. ע"ש.

חכמים  לדעת  שגם  דמכיון  בעי,  וטעמא 

גוף הקרבן נקרא בשם פסח )"וזבחת פסח"(,  

מהיכי תיתי חלים עליו דיני הפסח רק לענין 

צלי? 

ב. ויש לומר הביאור בזה, בהקדם ביאור 
שיטת הרמב"ם בדין הסיבה: 

הרמב"ם  כתב  פסח  בליל  הסיבה  בדין 
)הל' חו"מ פ"ז ה"ו-ז( "בכל דור ודור חייב אדם 

יצא  בעצמו  הוא  כאילו  עצמו  את  להראות 

כשסועד  לפיכך  כו'  מצרים  משעבוד  עתה 

והוא  אדם בלילה הזה צריך לאכול ולשתות 

שלאח"ז,  הלכה  ובסוף  חירות".  דרך  מיסב 



יד
בא

חייב  )מי  הסיבה  דיני  פרטי  שמבאר  לאחרי 

בהסיבה, ואופן ההסיבה(, כ' "ואימתי צריכין 

ובשתיית  מצה  כזית  אכילת  בשעת  הסיבה 

ארבע כוסות האלו". 

בארוכה  )ראה  אחר  במקום  בזה  ונתבאר 
איכא  דלהרמב"ם  ואילך(,    15 ע'  חי"א  לקו"ש 

כללית  מצוה  א(  דינים:  שני  עצמה  בהסיבה 

בליל  להראות  צריך  שהאדם  מה  בפ"ע, 

ושתי'  אכילה  ע"י  חירות,  דרך  הנהגה  פסח 

אכילה  באיזו  נפק"מ  אין  )ובזה  בהסיבה 

במצות  ותנאי  פרט  ב(  המדובר(.  ושתי' 

אחרות )אכילת מצה וחיוב שתיית ד' כוסות( 

הוא  אלה  )וחיובים(  מצות  מתנאי  שאחד   -

שצ"ל דרך הסיבה. 

אכילת  ע"י  הרמב"ם  שלשיטת  ונמצא, 
שני  מתקיימים  בהסיבה,  )לדוגמא(  מצה 

דינים: )א( החיוב הכללי דהסיבה. )ב( קיום 

מצות אכילת מצה בשלימות. 

לכאורה יש לעיין בזה טובא, מהי  והנה 
הסברא וההכרח לחדש דהסיבה הוי גם תנאי 

לא  מה  ומפני  פסח,  ליל  מצות  בשאר  ופרט 

נאמר דאיכא רק חיוב כללי של הסיבה, אלא 

שחכמים תקנו שהזמן המתאים ביותר לקיום 

מסוימות  מצות  קיום  בשעת  הוא  זה  חיוב 

)אחרות( של לילה זה? 

הרמב"ם  שיטת  דיסוד  בזה,  והנראה 
דין   - הוא  )דרבנן(  הסיבה  דין  בגדר  הנ"ל 

דתקון  )דכל  פסח  שבקרבן  "צלי"  )תורה( 

רבנן כעין דאורייתא תקון )פסחים )ל, ב. לט, ב. 

קטז, ב( וש"נ((. וכדלקמן. 

ג. בדין צלי דפסח כתב הרמב"ם )הל' ק"פ 
חותך  הפסח  את  אוכל  "כשאדם  הי"א(  פ"י 

הבשר ואוכל וחותך כו' וכשיגיע לגיד הנשה 

והעצמות  הגידים  שאר  עם  ומניחו  מוציאו 

שאין  אכילה  בשעת  שיוצאין  והקרומות 

מנקין אותו . . ואין מחתכין אותו אלא צולין 

איסור  "אין  פליג  )והראב"ד  שלם"  אותו 

ועם  הנשה  גיד  עם  הפסח  שיצלה  מזה  גדול 

שמנו כו'"(. 

קשור  פסח  צליית  דין  כל  דהא  וצ"ע, 
הוא בדרך קיום החיוב דאכילתו, "ואכלו את 

ח(,  יב,  )פרשתנו  גו'"  צלי  הזה  בלילה  הבשר 

וא"כ הוי כל כולו פרט באכילת הפסח, ומה 

ענין לציווי שיהא צולין אותו )שלם - גם( עם 

הגיד כו' שאינו שייך לאכילה? 

מזה דעת הרמב"ם, דדין צלייתו  ומוכח 
הפסח,  דאכילת  בהחיוב  פרט  )רק(  הוי  לא 

אלא שהוא חלק מכללות עשיית הפסח. 

החינוך  בס'  בזה:  ההסברה  לומר  ויש 
לאכול  שנצטוינו  ד"זה  מבואר,  ז(  )מצוה 

צלי דווקא" הוא "לפי שכך דרך בני מלכים 

טוב  מאכל  שהוא  צלי  בשר  לאכול  ושרים 

לזכרון  הפסח  שאוכלין  ואנו  כו'  ומוטעם 

להתנהג  לנו  ראוי  ודאי  כו'  לחירות  שיצאנו 

באכילתו דרך חירות ושררות". 

שהחיוב  ס"ל,  שהרמב"ם  י"ל  ועפ"ז 
אחד  א(  ענינים:  שני  בו  יש  צלי  לאכול 

מתנאי מצות אכילת הפסח. ב( חלק מהחיוב 

הכללי ד"חייב אדם להראות את עצמו כאילו 

מצרים"  משעבוד  עתה  יצא  בעצמו  הוא 

קטז,  פסחים  ממשנה   - לעיל(  )הובא  הרמב"ם  )ל' 

דרך  זה  לילה  מעשה  כל  שעושה  ע"י   - ב( 

חירות, והרי אכילת בשר צלי מורה על "דרך 

מעשה  חירות ושררות". ומטעם זה יש בגוף 

הצלי' חשיבות בפ"ע ועד שחלים עליו דינים 

הפסח,  לאכילת  נוגעים  )שאינם  מיוחדים 

וכנ"ל מרמב"ם שצולין הגיד( - מכיון שענין 

במצות  ותנאי  פרט  )רק(  לא  הוא  ה"צלי" 

אכילת הפסח, אלא יש בו )גם( ענין בפ"ע - 



טו
בא

וחיוב  ענין  ענין החירות )שהוא  להראות על 

כללי בפ"ע בלילה זה(. 

שהתורה  מלמדנו,  צלי  שדין  ונמצא, 
דלילה  חירות"  "דרך  של  המעשה  קבעה 

ד"חירות"  שהחיוב  לזה  דנוסף  באופן,  זה 

על  )"להראות"(  המורות  פעולות  )לעשות 

"דרך חירות"( הוא ענין כללי בפ"ע, הרי כלל 

מצות  שאר  בפרטי  ופרט  תנאי  גם  נעשה  זה 

החג )שמצ"ע אינם באים להראות חירות(.

באכילת  תנאי  שהוא  ד"צלי"  וכהדין   -
הפסח  בשר  דאכילת  המעשה  דעצם  הפסח, 

אין בו משום מעשה ד"דרך חירות" ]דהקרבן 

ד"פסח  באופן  מצרים  לגאולת  זכר  רק  הוא 

הל'  רמב"ם  כז.  שם,  וראה  כג.  יב,  )פרשתנו  ה'" 

מצוה  חינוך  שם.  פסחים  ממשנה  ה"ה  פ"ז  חו"מ 

פעולה  הבשר  אכילת  מעשה  אין  אבל  ז(,  ה. 

המורה על "דרך חירות"[ - וחידשה התורה, 

חירות  "דרך  של  באופן  צ"ל  זו  אכילה  שגם 

ושררות", צלי.

"דרך  דין  לענין  גם  הרמב"ם  למד  ומזה 
היותה  דעם   - הסיבה  חיוב   - דרבנן  חירות" 

באופן  חכמים  קבעוה  בפ"ע,  כללי  חיוב 

זה,  דלילה  המצות  במעשה  תנאי  שתיעשה 

כנ"ל בארוכה. 

שיטת  גם  לבאר  יש  כהנ"ל  ע"פ  ד. 
הרמב"ם בחגיגת ארבעה עשר: 

אכילה  היא  השובע"  "על  אכילה 
)רש"י  אוכלין"  שהמלכים  "כדרך  חשובה, 

כגון  ד"ה  ב  קיט,  שם  רשב"ם  רע"א.  פו,  פסחים 

"על  הפסח  אכילת  שדין  ונמצא  ארדילאי(; 

השובע" הוא חלק מזה שאכילתו צ"ל באופן 

ד"דרך חירות ושררות". 

דין  בין  לחלק  הסברא  גם  מובנת  ועפ"ז 
צלי לשאר תנאי הפסח )ולומר דהא דאיתקש 

דכיון  צלי(,  דין  לגבי  רק  הוא  לפסח  חגיגה 

זה  לענין  שייך  החגיגה  הבאת  עיקר  שכל 

השובע"  )"על  שצ"ל  מה  הפסח,  שבאכילת 

גם  עלי'  חל  לכן  ושררות",  חירות  "דרך   )-

הוא  טעמו  שגם  פסח,  שבאכילת  "צלי"  דין 

שאר  משא"כ  אוכלין".  שהמלכים  "כדרך 

לענין  שייכים  הדינים שבפסח, שאינם  פרטי 

החירות שבו, אינם שייכים לענין החגיגה. 

"דרך  בדין  הרמב"ם  ששיטת  ומכיון 
חירות" דלילה זה היא, שאינו רק חיוב כללי 

בפ"ע, אלא שהתורה קבעה "דרך חירות" גם 

פעולות  אינם  )שמצ"ע  הלילה  מעשי  בשאר 

על  חל  לרבנן  דגם  ס"ל  חירות"(,  "דרך  של 

 - הפסח  בשביל  זה  בלילה  הבאה   - החגיגה 

טעמא  ומהאי  )צלי(,  חירות"  ד"דרך  החיוב 

"פסח"  בשם  החגיגה  את  התורה  קראה 

)"וזבחת פסח"(. 

דלדעת  היא,  ורבנן  תימא  בן  ופלוגתת 
עליו  שאין  קרבן  על  לחול  אא"פ  תימא  בן 

דכי  ס"ל  ולכן  "חירות",  של  גדר  פסח  שם 

כחלק  נעשה  לפסח  חגיגה  רחמנא  אקשי' 

לרבנן,  אבל  כפסח;  דיניו  וכל  הפסח  מגוף 

הדין דמעשה חירות חל )גם( על "כל מעשה 

אינן  שמצ"ע  דהחג  במצות  גם  זה",  לילה 

תנאי  שנעשה  )ועד  חירות  דרך  של  פעולות 

וחלק במצות מצה ושתיית ד' כוסות, כנ"ל(. 

צלי  דאכילת  שהדין  י"ד,  לחגיגת  בנוגע  וכן 

קרבן  על  גם  חל  חירות"(  "דרך  )אכילה 

בפ"ע  ושם  דין  לו  שיש  דאף  פסח,  שאינו 

ימים  לשני  "ונאכלת  עשר,  ארבעה  )חגיגת 

הל'  )רמב"ם  שלמים"  זבחי  ככל  אחד  ולילה 

חירות  מעשה  דין  עליו  חל  הי"ג((  פ"י  ק"פ 

ונאכלת צלי כקרבן פסח. 

)יבמות  הדיעות  שתי  עם  זה  לקשר  ויש 
עח, ב. וש"נ( - דון מינה ומינה, דון מינה ואוקי 

באתרה. ואכ"מ. 



לזכות הרב אליהו ישראל וזוגתו מרת נאוה תהלה ומשפחתם שיחיו ממן, להצלחה מופלגה מתוך בריאות איתנה ועשירות גדולה

 מכתבי עצה והדרכה
לעבודת השי״ת בחיי היום יום

"והגדת לבנך" – גם לבן החמישי!

לילדים אלה חייבים להתמסר במיוחד!

"והגדת  בנך",  ישאלך  ב"כי  מתחיל  הפסח  חג 
הבנים  בשאלות  שונים  אופנים  ישנם  לבנך". 
ובתשובות להם - בהתאם לארבעת הסוגים שלהם: 

חכם, רשע, תם ושאינו יודע לשאול.

והניגוד  הבנים  ארבעת  שבין  השוני  עם  בבד  בד 
כולם  בין  השוה"  "צד  אבל  יש   - לרעהו  אחד  שבין 
ב"סדר"  נמצא  הרשע  אפילו  משותפת:  ונקודה 
זו  עבודה  עובדי  עם  וחי  נפגש  הוא  ה'.  עבודת  של 

ומתעניין בחיי תורה ומצוות.

והרי דבר זה נותן תקוה, ותקוה חזקה מאוד, שלא 
יהיו  הרשע,  גם  אלא  לשאול,  יודע  ושאינו  התם  רק 
הכרה  בעלי  ומצוות  תורה  שומרי  יהודים  לחכמים, 

מלאה.

זמן של  ובמיוחד בזמננו שהוא  יש,  ברם, לצערנו 
שאינו  הבן  בנים:  של  סוג  עוד  ומכופל,  כפול  חושך 
מקשה  אינו  הוא  הסדר.  שולחן  ליד  כלל  נמצא 
ומצוות,  תורה  עם  מגע  כל  לו  שאין  משום  קושיות, 
יודע  הוא  אין  אמיתיים.  יהודיים  ומנהגים  דינים  עם 
כלל על קיומה של ״העבודה הזאת״ - סדר של פסח, 

יציאת מצרים וקבלת התורה.

לילדים אלה חייבים להתמסר זמן רב ביותר לפני 
חג הפסח ולפני ליל הסדר, וגם אל אלה יש להתמסר 

במסירות נפש ואהבת ישראל,

ויש  יחיד,  יהודי  ילד  אף  לשכוח  אסור  שכן 
ממצבו  אותו  לחלץ  כדי  הכוחות  כל  את  להשקיע 

ולהשיבו אל שולחן הסדר...

של  וההכרחיות  החיוניות  המשימות  מן  אחת 
זמננו היא להקדיש את הכוחות הגדולים ביותר כדי 

להחדיר בדור הצעיר - וכן אף באלה שהם מבוגרים 
את   - היהדות  בידיעות  וקטנים  צעירים  אך  בשנים 
נאמנה  יהדות  אמיתית,  יהדות  של  הנכונה  ההערכה 
יהדות מזוייפת או מיימית, ואת ההכרה  לתורה, לא 
כי בה תלוי עצם קיומם של היהודים, של כל יהודי, 

הקיום גם בעולם הזה, בכל מקום ובכל זמן.

יצחק  אברהם  אבותינו,  מסורת  אל  שישובו  עד 
החיים  אורח  את  בגאון  וישמרו  ויקיימו  ויעקב, 

היהודי, חיים לפי הוראות תורתנו - תורת חיים.

לוותר  אסור  להתייאש:  לעולם  לו  אסור  יהודי 
אהבת  של  הנכונה  ובגישה  יהודי.  אף  על  לעולם 
תוך  אל  הנזכר  הילדים  סוג  את  גם  יכניסו  ישראל, 
אותם  להכליל  אף  הזמן  ובמשך  בנים״,  ה״ארבעה 

בסוג של ״בן חכם״.

ליד  יחד  יתכנסו  והבנות  הבנים  שכל  ה׳  יעזור 
את  ויקיימו  הזאת״  ״העבודה  של  אחד  שולחן 
והחוקים  ״העדות  את  לבצע  כהלכתו,  הפסח  סדר 

והמשפטים אשר צוה ה' אלקינו"...א

דרכים, עצות ותחבולות לעבודת הקירוב

דרכים  לחפש  ומרץ,  עוז  בכל  להשתדל  עלינו 
יהי׳  מוכרח  זה  ידי  על  אם  )אף  ותחבולות  עצות 
את  לכבוש   )- ובלבד  שלו,  וההרגל  מהטבע  לשנות 
ישראל, אחד  ובנות  בני  כל  ולקרב את  הדור הצעיר, 
חכם ואחד רשע ואחד תם ואחד שאינו יודע לשאול, 

לתורה ומצוות,

 - נלך  ובזקנינו  בנערינו  אשר  אנו  מובטחים  ואז 
יזכה,  זה  ודור  ובבנותינו...  בבנינו   - הגאולה  לקראת 
דור  גם  להיות  צדקנו,  משיח  ידי  על  בימינו  במהרה 
הגאולה, גאולה האמתית, כיעוד נביאינו הקדושים...ב

 ב. אגרות קודש ח"ה עמ' רעח-ט /  א. תרגום מאגרות קודש חט"ו עמ' לג ואילך



יז

מתוך כתבי רבותינו נשיאי חב"ד

 המדור מודפס  לעילוי נשמת
 הרה"ת ר' שלמה

 בן ר' יעקב ע"ה
 יאנג

נלב"ע כ"ז תשרי ה'תשפ"א

זקני החסידים וחינוך האברכים
לאברכים היתה הכרה בענין הכללי של חסיד קשיש, ובתוכחה המגולה ואימרות ההדרכה 

החמורות של זקני החסידים, בלטה האהבה המסותרת של החסיד הישיש אל האברך החסידי

הרגישו חוב בעצמם להחיות את האברכים 

בעצמם,  סיפרו  הם  ויגדך",  אביך  ה"שאל  את  חסידים  אצל  חוסכים  היו  עברו,  בימים 
היה  ובהם  מעצמם  מסופרים  היו  הדברים  חיים,  שאלת  אלא  מעשה  סיפור  היה  לא  והסיפור 

גלום חלק מהחיים. סיפור כזה מן ההכרח שיחרט לנצח.

כמה יפה היה בחסידים ה"זקניך ויאמרו לך". כבר דובר על כמה פעמים, שזקני החסידים 

בימים עברו הרגישו חוב בעצמם להחיות את האברכים. 

אכן, פעם היתה לאברכים החסידיים אוזן קשבת, התשוקה והגעגועים לשמוע פתגם מחסיד 

קשיש לא ניתנים להיעלות על הכתב, היו מקדישים על כך ימים ולילות, וכאשר היו שומעים 

דבר היו חוזרים עליו עשרות פעמים.

לאברכים היתה הכרה בענין הכללי של חסיד קשיש, ובתוכחה המגולה ואימרות ההדרכה 

החמורות של זקני החסידים, בלטה האהבה המסותרת של החסיד הישיש אל האברך החסידי.

...אח! כמה חיות ועידוד מביאה התוועדות חסידים, היא משרשת את כל הקוצים מן החיים 

יום, כך שחיי השעה של חיי העולם הגשמי  יום  ומוזגת "רביעית" של חיים בחיי  הבשריים, 

נהיים שונים לגמרי, זכים וטהורים יותר.

דרכים  על  מצביעות  אור,  של  סביבה  ויוצרות  האויר  את  מטהרות  חסידיות  התוועדויות 

בעבודת השי"ת, מעמידות את האברך על בסיס האמת ונחקקות במוחו ובלבו לעד.

זכרונות עסיסיים כאלה, ישנם בודאי בכל אחד שמגזע החסידים. כל בן, בת או נכד חסידי 

בתודעתם  הם  נושאים  הוריהם החסידים,  והלשד של  הדם, המוח  בהם  זאת שזורם  לבד  הרי 

זכרונות ימי הנעורים ממה שראו ושמעו אצל הוריהם.



יח
בא

זכרונות כאלה ברגעים מסויימים בחיים, עשויים להביא למהפכה באדם, לשמור מכל רע 

ולהעמיד משפחה שלימה בדרך חיים יהודיים אמיתיים.

)לקוטי דיבורים ]המתורגם[ ח"א עמ' 158 ואילך(

הכירו בהתחייבותם כלפי הצעירים

התוועדות חסידית בימים עברו הייתה יסוד בחיים, אשר הניחה יסודות איתנים בחיים.

הסירה  ההתוועדות  אם  בין  יותר.  זכים  נעשו  הם  כי  המתוועדים  הרגישו  התוועדות  אחרי 

לגמרי את הרפש והלכלוך של המידות הרעות וניקתה את אי הנקיות מהרגילויות השונות, בין 

אם לא ניקתה לגמרי – בכל אופן, במידה מסוימת, נעשו הדברים הלא־טובים מאוסים בלב.

להחלטה  שהביאה  זאת  לבד  וההתוועדות,  בכאב,  העבר  על  להביט  גרמה  ההתוועדות 

שהעבר אינו טוב, וההנהגה הקודמת לא היתה ראוי', הנה לבד זאת, פעלה ההתוועדות הסכם 

חזק על הנהגה טובה על להבא. זאת אומרת, שההתוועדות העמידה את הסור מרע ואת הועשה 

טוב על דרגא גבוהה יותר.

בפינות  צוהר  פתחה  היא  אלוקים.  ברכת  הייתה  החסידית  ההתוועדות  עברו  ...בימים 

החשוכות של כל אחד, להאירן באור החסידות.

ההתוועדות הייתה יסוד בחיים הגשמיים ויסוד בחיים הרוחניים. שניהם, גם החסיד המבוגר 

את  ידעו   – יותר  מהמבוגר  שהושפע  יותר  הצעיר  החסיד  והן  ולהשפיע,  להדריך  היה  שעליו 

מעמדם ומצבם. לאברכים הצעירים הייתה דרך ארץ פנימי כלפי חסיד מבוגר, כל אחד ידע את 

מקומו וגם זקני החסידים הכירו בהתחייבותם כלפי הצעירים.

אוזניים  להם  שהיו  האברכים  היו  ורבים  שומעות[  ]=אוזניים  שמעין"  "אודנין  היו  בעבר 

ששומעות וקולטות. 

לנתחו  העניין,  בהבנת  הייתה  והשיחה  חסידות  דברי  מדברים  היו  ההתוועדות  בשעת 

ולהראות כיצד יש להבין אותו. הצעירים היו שואלים והמבוגרים היו עונים. כך הוא הסדר של 

"עבודה",  זו  תלמיד  להיות  על השמיעה.  עמל  הוא  אמיתי, שבשעה שעליו לשמוע  "מקבל" 

וככל שאדם יגע יותר להיות תלמיד־מקבל הוא נעשה כלי מוכשר יותר לקבלה.

)לקוטי דיבורים ]המתורגם[ ח"א עמ' 68 ואילך(

להסתכל היטב בזקני החסידים ולהתלמד 

חסיד צריך להיות עם סדר... חסיד בלי סדר מאבד את כל הציור חסיד. בלי סדר הנה לבד 
נכון, הנה מה שכן עושה זה לא עשוי, זה מת בלי  יגיע לסדר  יהי' מבולבל ולא  זאת שתמיד 

חיות.

חסיד צריך להסתכל היטב בזקני החסידים ולהתלמד, אבל מקודם צריך למדוד את עצמו 

היטב אם הוא כבר שייך לזה שגם הוא יעשה ככה.

)תרגום מליקוטי דיבורים חלקים א-ב עמ' עא, א ואילך(




